
Address by Mrs Felkin  
14th July, 1952. 

GROUP WORK 

Most of you have already heard me speak quite often of the  importance of working  in groups. You 
will  see  in  the  letter you have  just been given  that  the  idea of group working has grown up very 
much since Mr Felkin and I joined the Order nearly 50 years ago.     In those days at home in England 
the members of  the Order were scattered about and  they had been  left very much  to  the  idea of 
individual work.         Those of you who are  familiar with  the working of  the churches of almost any 
denomination  will  realise  that  even  today  the  church  teaches  that  the  important  thing  is  the 
salvation of  the  individual  soul.         They couple with  that  the  importance of  service.         The great 
missionary  churches  develop  that  to  a much  further  extent,  and  especially  ‐  I  don't want  to  be 
invidious but  I  should  say especially  the Roman  church and  the Presbyterians, who have  coupled 
medical work with  religious  teaching  almost  from  the  beginning  of  their  service  as missionaries.     
But as a whole you find that religious teaching is "Save your soul."     I do not think that that is the 
teaching of our Lord.     I do not remember that He ever says that it is important.     On the contrary 
He  says  "He  that  loses his  soul  for My  sake"  (the ordinary  translation  is  "He  that  loses his  life or 
giveth his life," but the Greek word is "soul") He that loseth his soul for My sake.     And following on 
from that you come to the thought that much more important than the individual soul is humanity 
as a whole. 

Bound together  in the bonds of brotherhood.         We may fight and struggle one nation against the 
other but we cannot get away from the fact that all men are brothers, and  if we are brothers then 
we must learn to work as a family works ‐ in a group.    The family is the unit, and from that you go 
on to the greater family, which is the formation of groups by mutual interests.     Now in forming a 
group you have  to  try  to  reflect  the great natural  laws.   The whole of  the Order  is based on  this 
realisation of the Cosmic laws and the example with which we are most familiar is the working of the 
constellations  and  the  planets.       We  know  that  both  constellations  and  planets  circle  round  a 
common centre. The ancients, by which I mean the Egyptians     and further back, knew that the Sun 
was a centre of  the planetary system, but  in  later days,  in what we call  the Middle Ages,  this was 
forgotten  and man  was  taught  that  the  earth  itself  was  the  centre;  and  for  ordinary  practical 
purposes,  in  astrology  for  instance, we  still  regard  the  earth  as  a  centre  just  as  each  one  of  us 
regards ourselves as  the centre of our own circle.         There must always be a centre of  the circle 
revolving round it.     So we see the earth as a centre with the signs of the Zodiac circling round in the 
great wheel.         But because we are not really  in the centre, and because the earth  is tilted on her 
axis, therefore the signs appear to open and shut as a fan does.     There are signs of long ascension 
and signs of short ascension, depending upon what part of the earth we happen to occupy. 

Therefore as a model of the group you have the earth and the signs of the Zodiac, the planets and 
the luminaries, and when you begin to study these with the idea of forming groups you realise that 
you have groups within the Zodiacal signs.     There are the groups of the four elements, earth, air, 
fire, water.     There are also groups of the triplicities, say, three signs belonging to one element; and 
there is another triad formed by the decanates, that is to say, each sign is divided into groups of 10 
degrees.         Each decanate has  its own characteristics and  its own  ruling planet. And we have  the 



luminaries; so that gives us the smallest possible group of two.     But the signs of the Zodiac also fall 
into groups of two, which we call the day and the night signs, positive and negative, donative and 
receptive, masculine and feminine. Studying all these things you find your foundation for forming a 
working group. 

Any kind of occult work must be based on the cosmic  laws, so, taking two to begin with you have 
man  and  woman  ‐  perhaps  husband  and  wife,  perhaps  friends,  but  in  either  case  they  should 
balance each other, complement each other.     A good group should always be made up of differing 
elements,  so  that  the  triplicity  is not  such a good group practically as  the  three decanates, which 
gives the three aspects of one sign.     When you form a triangle, a group, it should be modelled on 
the  idea  of  one  particular  sign with  its  decanates, with  the  three  planets which  dominate  those 
decanates.     Or, if you have a group of four, then you take the four elements, all of them differing 
from  the others and  two definitely complementary.         Taken  from  this point of view, you do not 
regard fire and water as antagonistic but each as supplementing the work of the other.      Those of 
you who are gardeners know very well that your plants will not flourish if they are given all sun and 
no water, neither will they thrive  if they are given all water and no sun.         The two must balance. 
And to make the perfect group you must also have the earth and the air.         For that reason  it  is a 
good plan to learn as much as you can about your own astrological formula. 

A great many people do not  know what  time  they were born and  therefore  they  cannot  cast  an 
accurate horoscope.     But practically everybody does know on what day and what month they were 
born in and knowing that they know also what sign the sun was in at that time.     From studying the 
position of the sign of the sun and the time of year, you can work out a fairly good idea of what sign 
the moon is in.     You know, for instance, that the  new moon is in conjunction with the sun, that the 
full moon  is  in opposition, and  from  that you can calculate  fairly well  the relative positions of sun 
and moon.     So if you take the larger group of twelve, it should, as far as is possible, be formed from 
those whose sun is in the twelve different signs.     And if you take the trouble to work it out you can 
also reckon the aspect (roughly) of the moon; and if you study the ephemeris carefully you will find 
out what signs the different planets are occupying; and when you know all that you can begin to fit 
your various horoscopes  in with each other.         If you do know exactly the time you were born and 
therefor can set up your horoscope correctly, and  if you have a kind  friend who will give the time 
and energy to do you a progressed horoscope, you can learn a good deal more.     But even with the 
rougher map  you  can  find  an  extremely  interesting  result  in  comparing  the maps  of  the  other 
members of your group with your own.     I speak from experience because I did that quite a lot at 
one time with very notable results.     Still, you do not all want to go to all that time and trouble, but 
you  can all  find  the  sign occupied by  your  sun and begin  to  consider  the  relative values of other 
members with whom you work as a group. 

The Order  itself forms a greater group which you might compare, as far as we are concerned, with 
the  36  decanates;  and  one  very  valuable  conclusion  is  that  each member  contributes  something 
which no other member can give.     It is not a question of personal likes or dislikes but of realising 
the value, the mutual value, of working with people of different temperaments who therefore see 
things from a different angle from your own.     If you have mixed much with members of what we 
call  the Arts,  ‐ music, painting, sculpture, architecture,  literature  ‐ you will know  that anyone who 
has devoted the greater part of their  lives to one central subject develops a quite different way of 
looking at the world from other people.         It  is a very ordinary example to say that  if three or four 



people  of  different  professions  go  for  a  walk  together,  each  will  come  back  with  a  different 
impression of the country they have gone through.     The painter will bring back the memory of all 
the wonderful colours he has seen ‐ the  lights and shadows.         The sculptor may hardly notice the 
colour but he will have been impressed by the shapes of things; and the musician may have been so 
absorbed in listening to the sounds of the birds, the wind in the trees, the ripple of water, and all the 
thousands of sounds which you lucky people with ears must hear whenever you go out. But if they 
all compare notes and put them together, then they get a real picture of what they have seen and 
experienced; it is in the round instead of in. the flat.     And it is the same, much much more it is the 
same when  you pass beyond material  experience  and begin  to work on what we  call  the higher 
planes. 

Those who are clairvoyant should be particularly anxious to work in groups and to compare notes of 
what the different members of the group get.     Even with our physical eyes it is extremely difficult 
to get a really accurate memory picture.     If you recall something you have seen or perhaps a book 
you have read, you think you remember it perfectly clearly.     But if you re‐read the book, or if you 
go back a few years later and see the same place again, you find how very much you have forgotten 
and how very often you have seen quite wrongly.     You have missed out bits and perhaps you have 
put in bits that were not really there.     And if that is the case on the material plane it is much, much 
more so when we go on to the Astral.      Remember that you are warned quite early in your Order 
studies that the Astral is the plane of illusion. You see things because you have preconceived ideas.     
You hear things because you want to hear them.         And  it  is only by checking up again and again, 
over and over again, that you can arrive at anything approaching accuracy.         But  if several people 
are working together, the very fact that each one is almost certain to make different mistakes from 
the others gives them a value as checks ‐controls, as the scientists call it.     But there is more than 
that. It is not only that the group has value in building up within itself: but also, if you form a group 
like  the Triangles of  the Great  Invocation,  then you  Increase  the creative power not  threefold but 
multi‐fold.         Three working  together can  form a  tremendous centre of  force and, agreeing upon 
their objective, they can send that force out to accomplish a definite purpose.        If that  is the case 
with a Triangle, we must believe that  it  is far more when the  larger group such as the Order works 
together in harmony. Remember the difference between harmony and unison.     It is not unison we 
seek but  the harmony of different  colours which make a picture,  the different notes which make 
music.          You  know  the  difference  in  power  between  one  person  singing  to  themselves  or  one 
person picking out a tune on the piano, and a great orchestra playing, each one contributing his own 
particular part in the music of the whole.    That is harmony.     And what the orchestra does in music 
the Order ought  to be doing  in  the spiritual plane. But we can only accomplish that  if we  learn to 
recognise  the  value  of  the  others,  if  we  learn  to  work  harmoniously  with  loving  kindness  and 
brotherhood.     You know there are some of the great symphonies and concertos which use not only 
strings, wind  instruments, piano  ‐they  also use  the drums  and  xylophone.         And because  those 
instruments  have  their  own  peculiar  character,  therefore  they  give  something  to  the  whole 
symphony which even  the  finest violin or  the purest note of  flute or oboe cannot contribute.          I 
remember a story of one of the great conductors when I was young who had to take his orchestra 
from one great city to another ‐ London, Edinburgh, Glasgow, Manchester, and, I think, Birmingham.    
One night when they had arrived at the end of the journey and they were just about to go into the 
concert hall a man came up to the conductor in great distress and said, "Sir, I have lost my xylophone 
‐  I  have  not  got  one!"          "Oh well,"  said Henschell,  "take  the  leg  of  the  chair,  and  strike  that.     



Xylophone only means wood."     The man took the leg of a chair and struck it and it had a perfectly 
good effect. The moral is that even the leg of a chair may be made to contribute to the music of the 
whole orchestra, and even  those who  seem  to be giving very  little  to  the whole are  contributing 
their  quota  ‐that  which  nobody  else  can  give.          We  are  not  all  clairvoyant;  we  are  not  all 
clairaudient, but each of us has some special capacity, some quality,  that nobody else has, and  in 
forming the group you have to realise and accept the value of those who seem to be giving  least.     
That does not mean that any of us is to be content with giving less than the greatest of which we are 
capable. Nobody should rest content and say "Oh I cannot do any more." We can always do a little 
bit more; and  it  is often  the  little bit more which  is given at great cost  to ourselves which  is most 
valuable in the whole result. 


