

# MATSYENDRA SAMHITĀ

ASCRIBED TO MATSYENDRANĀTHA

## PART I

Edited by

DEBABRATA SENSHARMA



THE ASIATIC SOCIETY  
1, PARK STREET O CALCUTTA 700 016

# MATSYENDRA SAMHITĀ

ASCRIBED TO MATSYENDRANĀTHA

PART I

*Edited by*

DEBABRATA SENSHARMA



THE ASIATIC SOCIETY  
1. PARK STREET □ CALCUTTA-16

Bibliotheca Indica Series No. 318

© The Asiatic Society

Published by :

Dr. Chandan Roy Chaudhuri

General Secretary

The Asiatic Society

1, Park Street

Calcutta-700 016

First Published : March 1994

Price : Rs. 150.00

Printed by :

S. Banerjee

Offset Process

6/3 M. C. Ghosh Lane

Howrah-1

## FOREWORD

Bengal has been home of Tantrism from ancient times. Many practitioners of the Tāntrika mode of spiritual discipline lived in Bengal and they propagated the Sākta religious thought and practices among the masses. Many spiritual practitioners hailed from the backward classes, nonetheless they were held in high esteem by the people for their deep spiritual experiences which they preached. Among them the most illustrious and legendary figure was Siddha Matsyendranātha who belonged to this part of the country. His fame as a great Siddha endowed with super-human yogic powers travelled far and wide. He is venerated as a great yogin, a Siddha *par excellence* both in the Hindu and the Buddhist traditions in this country, Nepal and Tibet. He is considered to be the founder of powerful Kaula religious tradition, an offshoot of the Sākta Tantrism. Though Kaulism became deeply entrenched in the valley of Kashmir during the 9 - 10th century A D, it held sway all over the country, its influence percolating in the religious life of people, especially of Kashmir.

The late Professor Prabodh Chandra Bagchi came across manuscripts of four Tantra works ascribed to Matsyendranātha in Nepal. He published them more than fifty years ago. The editor of this text ascribed to Matsyendranāth discovered its manuscripts in the library of the Wellcome Institute for History of Medicine, London. It is unique manuscript which remained unnoticed all these years. The edit obtained a microfilm copy of the text which has been edited by him on the basis one single copy of the text.

I have great pleasure in making this rare and unpublished Tantra text available to scholarly world. The work is being issued in the Bibliotheca Indica Sanskrit series of the Society.

I am thankful to the authorities of the Wellcome Institute for History of Medicine, London for kindly granting permission for its publication by the Asiatic Society.

10.3.1994

CHANDAN ROY CHAUDHURI

*General Secretary*

## PREFACE

In course of my search for unpublished Śaiva and Śākta Tāntric manuscripts in different libraries in the U.K., I came across the manuscript copy of the present work, the *Matsyendra Samhitā* in Wellcome Institute of History of Medicine, Euston Road, London, well known for its rich collection of MSS. on medicine collected from all parts of ancient world. This important Tāntric text dealing with the Yogic practices of Kaula School, a powerful sub-sect within the Śākta Tāntric tradition, remained there unknown and unnoticed as its name did not figure in any published Catalogue of Sanskrit MSS.

When I first discovered this work in the library of the Institute, I felt very much excited as I had not found its name mentioned in the Catalogus Catalogorum or any work on history of Sanskrit Literature, including the well known "Hindu Tāntric and Śākta Literature" written by T. Goudriaan and Sanjukta Gupta prepared under the editorship of the late Professor J. Gonda (Wiesbaden 1981) or the bibliography of Tāntric literature by the late Mahamahopadhyaya Gopinath Kaviraj (Lucknow 1972). I immediately wrote a letter to Professor Gonda and Dr. Goudriaan to enquire if they had known or seen the text. Both of them promptly replied saying that they were not even aware of the existence of such work. This convinced me of uniqueness of the manuscript of the work.

I obtained a microfilm copy of the text running into 120 folios containing 55 pātalas or chapters, from the Wellcome Institute of History of Medicine, London. I am grateful to the authorities of the Institute, particularly the Director Mr. E. J. Freeman for kindly granting their

permission for its publication. I am also thankful to Dr. D. Wujastyk, Incharge of the MSS section and the Librarian of the Institute for their kind co-operation in making the microfilm copy of the text promptly available to me.

I express very thankfulness to the Keeper of the National Archives, Kathmandu for kindly supplying the microfilm copies of three Manuscripts bearing the same name but dealing with altogether different subject, namely euology of the great *Siddha*.

As the text is quite large, it is proposed to publish the entire work in two or more parts. The publication of the first twenty Paṭalas or chapters only has presently been taken up in Part-1, the publication of the rest will follow later.

The manuscript of the text is full of lacunae and has also many gaps at a number of places. As no other copy of the text is available, I was faced with an uphill task in presenting correct version of text. I had to depend entirely on my wits for corrections and resort to heavy dose of eminadation. I can not claim complete success in my effort. At a number of places, I had to leave the text in corrupt form as is found written in the manuscript. I can only offer my sincere apologies for not being unable to remove these deficiencies in this work.

I take this opportunity of offering heartfelt thanks to my young friends Dr. Kunj Vihari Joshi and Dr. Surendra Mohan Misra for assistance in preparing the transcript copy from the manuscript and also suggesting corrections.

I am also obliged to my Senior friends Pandit Madhusudana Vedantasastri and Dr. J. Ganguly for helping me to arrive at correct reading of the text.

I would be failing in my duty if I do not express my deep sense of gratitude to the late Dr. Gaurinath Sastri and Professor Govinda Gopal Mukhopadhyaya, the stal-

warts in the field of Sanskrit learning in Bengal, who inspired me to undertake this project and always provided me with scholarly advice.

I express my sincere gratitude to the authorities of the Asiatic Society, Professor Ashin Das Gupta, the then Administrator, his successors and Dr. Chandan Roy Choudhury, the present General Secretary for providing me necessary monetary support in undertaking this task. I am also obliged to my numerous friends for providing me with various kinds of help.

I am grateful to members of the Publication Committee, Mr. Nirbed Ray, the Publication Officer and his staff for undertaking and expediting the publication of this work.

10.1.1994

Calcutta

DEBABRATA SEN SHARMA

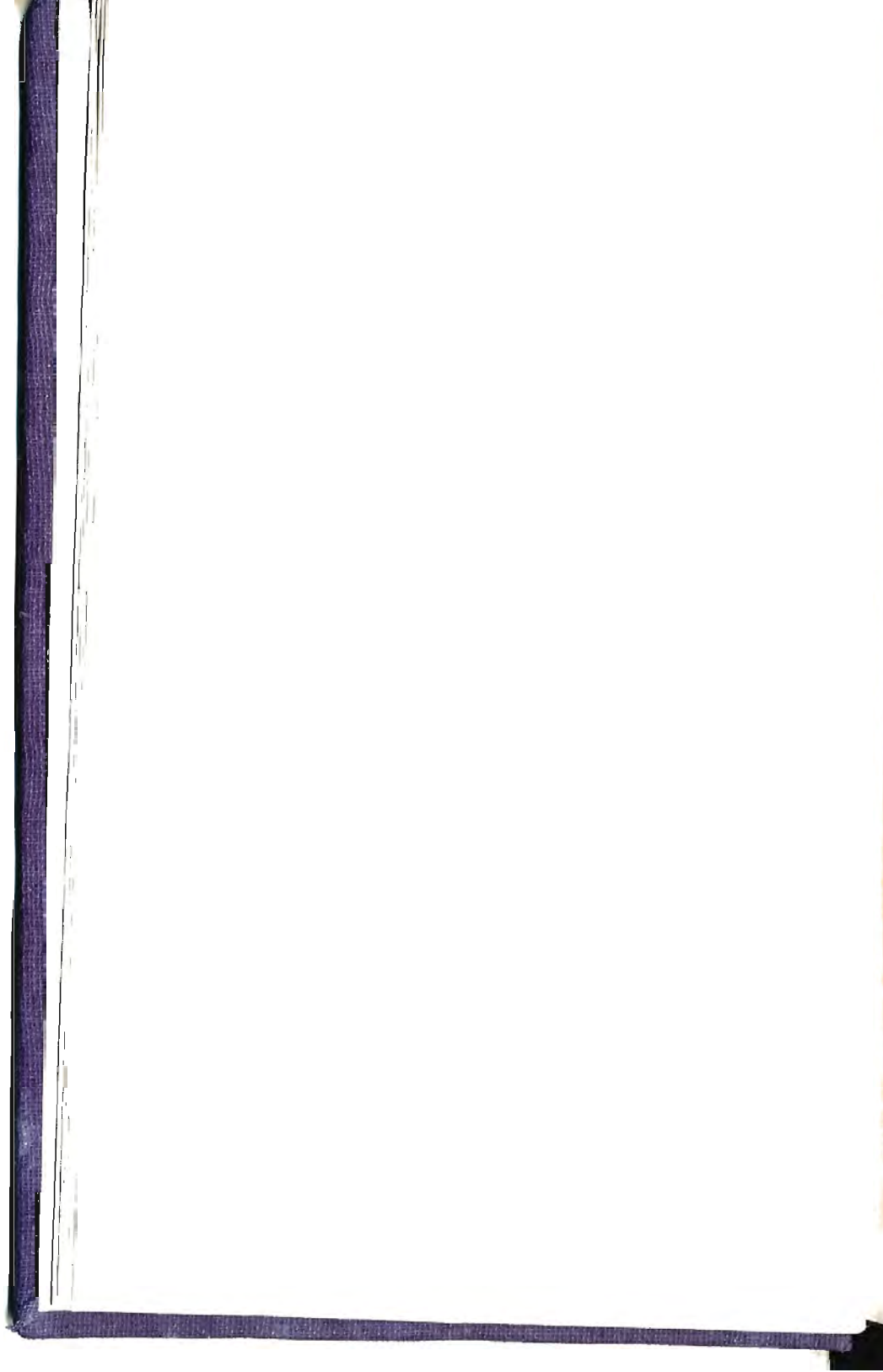


## *CONTENTS*

|                                                          | Page  |
|----------------------------------------------------------|-------|
| Foreword                                                 | iii   |
| Preface                                                  | v     |
| I. Critical Apparatus                                    | 1     |
| II. Origin and Development of<br>Kaula School            | 3     |
| III. On the Authorship of the Text                       | 16    |
| IV. Date of Matsyendranatha                              | 21    |
| V. Legends related to<br>Matsyendranatha's Life          | 27    |
| VI. His Works and his Contribution to<br>Kaula Tradition | 38    |
| VII. Summary                                             | 43    |
| Text of Matsyendra Samhita                               | 9-939 |



# MATSYENDRA SAMHITA



# I. Critical Apparatus

This edition is based on a single ms which was seen by the editor in the library of the Wellcome Institute for the History of Medicine, London in course of search for Tantric mss in the libraries of U. K. It is listed in the hand list of Sanskrit Manuscripts in the Library of the Institute prepared by the late Professor V. Raghavan on p. 3. The list is not published. A microfilm copy of manuscript was obtained by the editor in August 1985.

The manuscript is written on country-made paper in Devanāgarī script. It bears serial No. 2/9/9. It contains folia 120 of the size 12" x 6". Each folio has an average of 22 lines with about 10 letters per line. The ms bears no date but on paleographic examination the date for writing the ms appears to be about 1900 Vikram era corresponding to 1858 A. D. The text is mostly in *anuṣṭup* metre but other metres such as *Vasantatilaka*, *Upajāti*, *Indravajrā*, *Āryā* etc. have also been used. Some *Paṭalas* contain prose portions too, and abound in *mantras*. There is only a short colophon appearing at the end of each *Paṭala* which reads :- इति मत्स्येन्द्रसंहितायाम् अमुक-पटलः।

The name of the original author is not given but some verses occurring at the end (*Paṭ* 55) in the colophon mention that this text was originally "composed" by Matsyendranātha who heard it from Siva himself, and gave to Matsyanātha who 'sang' it to Colendranātha. It

was Colendranātha who delivered this to the people on earth for obtaining *Siddhi* on the lines laid down by Matsyendranātha. The relevant verses are as follows :-

इति शम्भुमुखात् कृत्वा शतकोटिप्रविस्तरम् ।  
 कुलाम्नायमशेषं तु तस्य ..... ॥  
 मत्स्येन्द्रेण कृतं चेदमागमं परमार्थतः ।  
 शिवशासनमाकर्ण्य मत्स्यनाथेन (?) योगिना ॥  
 चोलेन्द्राय पुरा गीतं तेनेदं प्रतिपादितम् ।  
 श्रीमच्छोलेन्द्रनाथेन भूर्लके योगसिद्धये ॥ I, 42-44

The post colophon, however, is short one as usual which reads इति मत्स्येन्द्रसहितायां पञ्चपञ्चाशत् पटलः । समाप्त (म्) / सम्पूर्णम् ।

The text is complete but full of lacuna. The language is generally correct but is not totally free from blemish which is generally seen in the *Tantric* text. The *Tantric* works are generally addressed to the initiates of all kinds, literate, semi-literate and illiterates. Hence the prime consideration of such texts is their accessibility to all. Linguistic perfection is therefore, not expected in them.

Three incomplete copies of the text bearing Ms. Nos. 2/102, 5/2717 and 5/6568 containing folia 38, 23 and 15 respectively were obtained on microfilm by the editor from the National Archives, Kathmandu (Nepal). All these manuscripts are written in Bengali characters. On examination it was found that the subject-matter dealt with in these manuscripts is eulogy of Matsyendranātha. As such these are totally different texts with nothing in common with the text edited here, it seems to the editor that some *pandit* who prepared the list of manuscripts in all probability wrongly put the name Matsyendra Samhitā on the outer cover without carefully going through the text, hence this confusion has arisen. □

## II. Origin And Development Of *Kaula* School

The *Kaula* school is one of the most powerful Śākta Schools which occupies unique position among the left-handed Śākta tradition on account of its long history extending nearly to 1300 years, its extension in geographical terms and impact on all other schools, both Śākta and Śaiva. It was popular in all parts of the country from Kāśmīra, Nepal and Kāmarūpa (Assam) in the northwest, north and northeast upto Kanyā Kumārī in the South. It influenced directly and indirectly all schools of religio-philosophical thought — Śaiva and Śākta by its presence in subtle way in so far as the formulation of the concept of spiritual discipline is concerned. Mahesvarānanda Nātha, in his *Mahārthamañjari* puts this in this way:

पुष्पे गन्धस्तिले तैलं देहे जीवो जलेऽमृतम् ।  
यथा तथैव शास्त्राणां कुलमन्तः प्रतिष्ठितम् ॥

*Mahārthamañjari*, v. 177.

Just as fragrance permeates in flowers, oil in sesame, soul in body, nectar in water, in the same way *Kula* permeates in all Śāstras, i.e. Tantras.

The supremacy of *Kaula* thought over all other Śākta schools has been emphasised by its followers. Quoting a verse from the *Kulārnava Tantra*, Jayaratha in his commentary on the *Tantrāloka* says:

वेदादिभ्यः परं शैवं शैवाद् वामं च दक्षिणम् ।  
दक्षिणाच्च परं कौलं कौलात्परतरं नहि ॥

'The Saivas are superior to the Vedic, the left-handed and right-handed Sāktas are superior to the Saivas, the Kaulas are superior to both left and right-handed. There is none which surpasses the Kaulas.'

Before we attempt to trace the origin and growth of Kaula school of spiritual thought and its distinguishing traits in terms of metaphysical theory, the first question that naturally arises in the discerning minds is regarding the meaning of the term *Kaula*. The word *Kaula* is derived from the word 'kula', literally meaning a herd, flock, assemblage of animate and inanimate objects, a particular type of Divine Sakti e.g. *Kula Kundalini* (Serpent Power) that is said to lie coiled up on the level of *mulādhāra cakra*.<sup>1</sup> The *Vācaspatyam* derives the word in three different ways. 1) *kule bhavaḥ Kaulaḥ* — one born in a particular *kula* = group of sādhakas is called *Kaula* 2) *Kaula kule Kulācāre rataḥ tam vettā iti kaula* — one who follows *kulācāra* i.e. a particular mode of ritualistic practices enjoined in *Kaula* tradition, or one knows this. 3) *Kulācāramadhikṛtya krito granthah kaula-granthah* — a text describing the *Kaula* rituals is called the *Kaula* text.<sup>2</sup>

Abhinavagupta gives the metaphysical import of the term *Kula* in two different ways. According to him the word *Kula* connotes the highest Reality which lies above the levels of *Siva* and *Sakti*, from which the Universe is said to emanate at the time of creation and into which it dissolves during the cosmic dissolution.<sup>3</sup> The *Kula* or the Supreme Reality can be thus equated with *Parama Siva*, beyond which nothing exists, literally called the *Anuttara*.<sup>4</sup>

At another place, he equates the term *kula* with the

1. Monier William *Sanskrit-English Dictionary*, Delhi (Reprint), p.294

2. op cit, vol III, p. 2278

3. यत्रोदितं दित्रं विश्वं यत्रास्तमेति च । तत्कुरुं विद्धि सर्वत्र शिवशक्तिविवर्जितम् । *Tantrāloka*, II, 75.

4. अनुत्तर परं धाम तदेव कुलमुच्यते । ibid. III, 145

Divine Śakti which is said to be the essence of the Supreme Lord.<sup>5</sup> It is specifically responsible for the emanation and dissolution of the cosmos.<sup>6</sup>

Lakṣmīdhara, the well-known commentator of the *Saundaryalaharī* of Śaṅkara gives yet another derivative meaning of the term *Kula*. He says that the *cakra* into which the *prthvitattva*, meaning thereby the entire creation, is dissolved, is called the *kulādhāracakra* or the *mūlādhātacakra*. By *lakṣaṇātthe* term *Kula* signifies the middle path of *suṣumnā*; persons worshipping the *kulādhāracakra* or *mūlādhāra* and performing their spiritual discipline with its help are called the *Kaulas*.<sup>7</sup>

Bhāskararāya, follower of Lakṣmīdhara in the interpretation of Śākta texts defines the term *Kula* in his commentary called *Saubhāgya-bhāskara* on the *Lalitā sahasranāma* in this way — the Divine Śakti is called *kula*, Śiva is the *akula*, the relation of Śiva with Śakti is called *Kaulasambandha*, or the equilibrium between Śiva and Śakti as described in the *Tantras* is known as *Kaula*<sup>8</sup>. At another place, he says that the triad of knower, knowledge and the objects of knowledge which belong to the same category is what is signified by the term *Kula*. This is on account of the fact that they all are of nature of pure consciousness as has been stated by Śāṅkarācārya himself.<sup>9</sup>

5. कुलं परमेश्वरस्य शक्तिः सामर्थ्यमोजो वीर्यज्य । ibid. XXX, 3

6. विसर्गस्तस्य नाथस्य कौलिकी शक्तिउच्यते । ibid. XII. 145 Also See कुलास्य शाक्तप्रसराले जगतो सद्वयनं तेन शालते तर्चीला.....ibid. III. Comm..

7. कुृ पृथ्वीतत्त्वं लीयते यत्र तत्कुलाधारचक्रं, लक्षणाया सुषुम्नामार्गं कुलमुच्यते । अतएव कौलाः कुलपूजकाः इति कौलत्वं तेषां रहस्यम्.....*Saundaryalaharī* v. 10 Conun.

8. कुलं शक्तिरिति प्रोक्तम् अकुलं शिवं उच्यते ।

कुलेऽकुलस्य सञ्चन्धः कौलमित्यभिधीयते । ।

इति तंत्रोक्तं शिव-शक्तिसामरस्यं वा कौलम् । *Saubhāgyabhaśkara*. v. 87-88(a)

9. सजातीयानां मातृमानभेयानां समूहः कुलम् । ...कुलस्य सजातीयसम्बन्धस्य मातृमानभेयस्त्रिपुट्या एकज्ञानविषयव्येन सजात्यात् । घटम् जानभीत्येव ज्ञानकारात्, ज्ञानामि तपेय भान्तभनुभाति सर्वं एतत् समस्तं जगत् इति श्रीमदाचार्यभगवत्यादोक्तः तदेव कुलम् । ibid. p. 52

It has been stated in the *Yoginīhṛdayadīpikā*, commentary on the *Yoginīhṛdaya* that the *Kaulas* are *Sādhakas* who use their physical body for their spiritual upliftment. This statement is based on the authority of *Svacchandasamgraha*, an unpublished *tāntric* text.<sup>10</sup>

Since the *Kaula Sādhakas* use their body as an instrument for spiritual discipline, the physical body itself may be called *Kula*<sup>11</sup>.

The *Kulārṇava Tantra* considers such *Sādhakas* as *divyasādhakas* who worship Divine Sakti after establishing identity with Her, and then experience the underlying unity or oneness everywhere.

After surveying the different connotative meanings of the term *Kula* and *Kaula* in the different texts, let us now turn our attention to the origin and growth of *Kaula* school of thought from the earliest times. This can be looked from two different perspectives — traditional and historical.

Traditionally speaking, *Kaula* spiritual practices are believed to have their origin in the *Satya-yuga* when Khagendra and his consort Vijayambā are said to have propagated this particular mode of spiritual discipline. We infer this fact from the injunctions laid down in the *Kaula* texts describing the details of *Kula* sacrifice that the *siddhas* or spiritual masters with their wives and sons should be worshipped in a particular order at the time of performance of *kula* sacrifice. This particular order indicates their chronology in time as well as their provenance. The first name to occur in the list is that of Khagendra who is said to have lived in the East where Kaulism made its first appearance. After him and his wife Vijayambā, his two sons Vaktaṣṭi and Vimala with their wives Ambā and Anantamekhala mbā carried forward his message on Yogic discipline in the East. Hence all of

10. कुलं शरीरं महाप्रयोजनहेतुतया येषां ते कौलं तदुक्तं स्वच्छन्दसग्रहे *Yoginīhṛdayadīpikā*

11. cf. दिव्यभावतः कीलः समदर्शिनः op. cit.

them were highly venerated there in the *Satyayuga*.

From the East Kaulism spread to the South in *Tretā* era through Kūrma who with his wife Amalā Śakti propagated it. He was followed by his two sons Jaitra and Avijita who with their wives Ilaiambā and Anandamekhalā popularised this particular mode of spiritual discipline.

In *Dvāpara* era the mantle fell on Mesa who with his wife Kayamanigalā propagated *Kaulayoga* in the West. They were therefore worshipped in the West for their contribution towards popularising *Kaula* mode of spiritual discipline among people in the West. His two sons Vindhya and Ajita with their wives Kullai Ambā and Ajaramekhalā played a key-role in the West.

Great Siddha Macchanda or Matsyendranātha propagated the *Kaula* mode of *yoga* in the North in the *Kali* era. He was not alone in carrying out this arduous task. His wife Kumkumābhā and his six sons with their consorts shared the responsibility of spreading the gospel of Kaulism far and wide in the northern region. For example, his son Amarnāth is said to have stationed him at a place called Paṭṭila after practising *Kaula yoga* at Tripurapīṭha and spread Kaulism in the adjoining area in the South. His wife Sillai played key-role in popularising the *Kaula* mode of worship there. Varadeva was Macchanda's another son who performed spiritual discipline at Kāmākhyā with his wife Eruṇā and popularised *Kaula* mode of worship in the areas around Karavilla. Citranāth was Macchanda's another son who, having performed his spiritual discipline with his wife Kumārī at Atṭahāsa, popularised Kaulism in the northern area adjoining Atṭahāsa. Olinātha was Macchanda's fourth son who performed *sādhanā* at Deikota with his consort and spread *Kaula* mode of worship in the eastern part. Vindhyanātha was his another son who, having performed spiritual discipline at Dakṣinādi with his wife Mahālacchi popularised *Kaula* mode of worship in the

South-western part. Gudikanāth was his sixth son who performed austerities at Kaulagiri with his wife popularised *Kaula* mode of worship in the northwest part of their place of *Sādhanā*. They are said to have founded six separate traditions of *Kaula* mode of worship called Ovalli, bearing the names *Bodha*, *Prabhu*, *Pāda*, *Ānanda*, *Yoga* and *Om* respectively.

The information given above has been provided by Abhinavagupta in his *Tantrāloka* and Jayaratha in his commentary.<sup>12</sup> The *Ciñciniyatasaṅga Samuccaya* (unpublished text available in Nepal) belonging to *pascimā-naya* tradition also gives list of Macchanda's sons, consorts etc. very much similar to above, with slight variations here and there.

Besides the six sons, who made significant contribution in popularising the *Kaula* mode of worship in the northern region, Macchanda's five sons namely, Bhāttādvanda, Balkala, Ahīndra, Gajendra and Mahīdhara who, remaining celibates, played key role in spreading Kaulism among masses in the country. The *Kali Kula Tantra* alludes to the existence of a traditional belief that Matsyendra had many more sons who did not possess any physical body, therefore bore no name. They too played key role in popularising Kaulism among the masses. There is no reason to doubt the historicity of Macchanda or Matsyendranāth and his sons who played key role in popularising *Kaula* mode of worship in the northern part of the country.

Looking from historical point of view, Matsyendranāth was probably the first propounder of the *Kaula* mode of worship in modern times, i.e. *Kali* era.<sup>13</sup> That he was the founder-revealer of *Kaula* mode of spiritual discipline in modern age is also vouchsafed by Abhinavagupta, the celebrated protagonist of the *Kaula* mode of *sādhanā* in

12. op. cit. vol XI, v.28-29.

13. *Mrgendravṛttidīpikā* (*Aghorastivācārya*) p. 74.

Kashmir in his *Tantrāloka*.<sup>14</sup> He has provided us with the lineage of *Kaula* teachers in *Kali* era, beginning with Macchanda bibhu alias Matsyendranātha alias Mīnanātha.<sup>15</sup> According to the tradition, Matsyendranāth was the founder of *Yoginīkaula* tradition, a subsect of *Kaula* school of religio-philosophical thought.<sup>16</sup> He is said to have received initiation as *Kaula sādhaka* directly from Lord Śiva himself.<sup>17</sup>

There is great deal of divergence of opinion among scholars about his date. The upper limit of his time is fifth century A. D. and lowest limit is sometime in the thirteenth century A. D. According to the Kashmir tradition, Macchanda bibhu or Matsyendranāth flourished in the fifth century A. D. This view is based on the lineage of *Kaula* teachers mentioned in the *Tantrāloka* by Abhinavagupta.<sup>18</sup> Swami Lakshmanjee supports this view which is based on old Kashmir tradition. Dr. Gopinath Kaviraj<sup>19</sup>, Dr. K. C. Pandey<sup>20</sup> and Dr. Vrajaballabh Dwivedi also endorse this view.<sup>21</sup>

Sylvain Levi places him in the seventh century A. D. on the basis of a Nepalese tradition which synchronises his arrival in Nepal with the succession of the King Narendradeva.<sup>22</sup> Professor Bagchi however favours

14. op. cit. Ah XXVII, v. 166-67

15. ibid.

16. Also see, Pandey, K. C., *Abhinavagupta: An Historical & Philosophical Study*, Varanasi, 1930, p. 548.

17. *Matsyendra Samhīta*, I.

18. *Tantrāloka* XXVII ,V. 166-67 quoted by Pandey, K. C., *Abhinavagupta: An Historical & Philosophical Study*, p. 548.

19. Dr. Kaviraj is of opinion that Macchanda bibhu, Mīnanātha and Matsyendranātha are one and the same person. See *Tāntrīksādhana* aur *Siddhānta*.

20. *Abhinavagupta: An Historical & Philosophical Study*, p. 548.

21. Dwivedi, Vrajaballabha, *Trīpurudarśanasya paricitāḥ acāryāḥ* etc. *Sarasvatīsuśamā* Vol. XX No. 2, p. 13-14

22. *Le Nepal*, Vol I, pp. 356ff. s.

much later date, namely tenth century A. D.<sup>23</sup> This is also supported by Dr. Kalyani Mullick.<sup>24</sup>

Dr. S. K. Chatterji suggests thirteenth century A. D. as his date, relying on the mystic tradition of Maharashtra beginning with Jñānadeva.<sup>25</sup> We shall take up this problem later when time and personality of the great *Siddha* are examined in detail.

From the vast literature in the form of *Kaula Tantras*, ritualistic texts etc. that are available today, it is clear that Kaulism extended practically all over the country and held its sway for many centuries. It became most powerful religious cult, and influenced directly or indirectly all religio-philosophical schools of thought, especially in the formulation of yogic practices. The inevitable consequence of this expansion of influence in the field of spiritual discipline was that a number of sub-schools of Kaulism grew up which became popular in different parts of the country. Since the development of *kaula* yogic practices were initiated by individual *kaula yoga* adepts, it was but natural that Kaulism proliferated to great extent influenced at the same time by the contribution by individual *sādhakas*, most of them are unknown and their contribution to the growth of Kaulism unassessed. We have the names of different traditions, technically called *Ovallis*, that originated and developed at different centres or *pīthas* from where they were transmitted in two ways — first from father to son and thereafter teacher to disciple.

A number of texts written in different periods of time refer to these schools of Kaulism then prevailing in different parts of country. For instance, the *Kaularatnodyota*, probably the oldest text describing *Kaula* rituals, lists six different schools that existed in the

23. *Kaulajñāṇantmaya*. Introduction pp. 27-28.

24. *Siddhasiddhāntapadadhatu*. Introduction p. 11

25. *Origin & Development of Bengali Language*. Calcutta, p. 122.

different parts of the country in the earliest phase of development.<sup>26</sup> These are *ānanda*, *avali*, *prabhu*, *yaugika*, *atīta* and *pāda* which correspond to the Kaula traditions founded by six prince-sons of Matsyendranātha in different regions. The *Ciñciniñmatasāra Samuccaya* (an unpublished Sanskrit text belonging to *Siddha* tradition) endorses the above list of schools of Kaulism.<sup>27</sup> The *Kaulajñāna nīrṇaya*, a Tāntric text ascribed to Matsyendranāth himself, mentions seven distinct schools of Kaula worshippers, viz., *Pādottiṣṭha kaula*, *Mahākaula*, *Mūla kaula*, *Yoginī kaula*, *Vahnikaula*, *Vriṣṇottha kaula* and *Siddha kaula*.<sup>28</sup> Abhinavagupta however enumerates a different set of Kaula schools which bears resemblance to that one mentioned in the *Kularatnodyota* and *Ciñciniñmatasāra Samuccaya*. These are six in number, namely, *Bodhi*, *Prabhu*, *Pāda*, *Ānanda*, *Yoginī* and *Avali*.<sup>29</sup> These are collectively named by him as *Siddhikrama* schools of Kaula worship transmitted along the path of *siddhas*.<sup>30</sup> Jayaratha in his commentary on the *Tantrāloka* however cuts down the number of Kaula schools to four, indicating that only those were prominent during his time. These are *Mahākaula*, *kaula*, *Akaula*, *Kulākula*.<sup>31</sup> The *Artharatnāvalī*, the text written probably before Jayaratha, speaks of five schools of Kaula adherents, viz. *Akula*, *Kula*, *Kulā kula*, *Kaula*, *Siddhakaula*.<sup>32</sup> The *Ambāstava*, a devotional work on mother goddess (an unpublished text deposited in

26. कौलं तु षड्विधं समूष्टकूटपतिं ध्रुवम् । षट्संज्ञा च समुद्भूतं प्रसरात् पश्चिमान्वयाम् । ।  
Quoted *Ciñciniñmatasarasāmuuccaya* Tol. 3a.

27. पूर्वश्चिमभेदेन शैलराजसुता नुमे । आनन्दावलिभेदेन प्रमुखीणिकेन तु । ।  
अतीतपादसंज्ञा च षट्प्रकारमिदं कुलम् । Ibid.

28. op cit.

29. *Tantrāloka*, XXIX, 36.

30. cf. सिद्धमार्गापातम्

31. कुलानि महाकौल-कौलाकुल-कुलाकुलारव्यानि.....*Tantrāloka* XXIX Com. p.

Sarasvati Bhavan Library).<sup>33</sup> enumerates seven schools of *Kaula* spiritual aspirants under two broad heads, viz., *Pūrva Kaula* (older school of *kaula* cult) and *Uttara Kaula*. The *Pūrva Kaulas* are said to be of three kinds, viz., *Mulādhāranīśṭha*, *Svādhīṣṭhānānīśṭha* and *Ubhayaniśṭha* while the *Uttara kaulas* can be classified under four heads, viz., *Mataṅgi*, *Vārāhi*, *Kaulamukhī* and *Tantraniśṭha*. This broad classification is undoubtedly based on the *Kaula sādhakas* adopting varying modes of yogic discipline. It may not be out of place to mention here that despite emergence of various sub-schools of Kaulism in different parts of the country, there is no fundamental difference between them in so far as the religio-philosophical thought is concerned.

Though the different texts refer to a variety of *Kaula* schools established by different *Kaula* teachers in different periods of time each of which is characterised by a particular mode of spiritual discipline, they fail to mention their distinguishing traits. Hence it is not possible for us now to delineate their individual nature. Lakshmidhara, however, in his commentary on the *Saundarya Laharī* of Ādi Sankarācārya has provided us with an idea of points of variance between *Pūrva* and *Uttara kaulas* in so far as the mode of worship prescribed for the *kaula sādhakas* is concerned. It has been said that all *kaula* adepts are required to worship daily the symbolic image of *bindu* representing the Divine *Sakti* in most potentialised form. This *bindu* is depicted by a dot put in the *Trikona* (Triangle) also called *Yoni*, appearing at the centre of *Śrī Cakra*. The *Pūrvakaulas* inscribe the diagram of *Śrī Cakra* surrounded by nine *trikonas* with the *bindu* appearing at the centre of the triangle on the bark of *bhurja* tree, and worship it with the offering of five *makāras* in a symbolic manner. The *Uttara Kaulas* worship the *bindu* in the *trikona* in gross form on the body of the beautiful virgin. The *Uttara kaulas* therefore

33. Ms No 21922 fl. 213a

seem to perform this probably under the influence of the Śāktas following Vāmācāra (left-handed practices).

Though *Kaula* Tantric texts are replete with instructions relating to the performance of religious rituals, these are not without the support of metaphysical thought-structure. The religio-philosophical thought gleaned from different texts may be summarised as follows. The *Kaulas* are pure monists who postulate one Supreme Reality which they name as the supreme *Samvit*. The Supreme *Samvit* (*Parāsamvit*) is biune in nature — the Divine Śakti which is conceived as Goddess and Lord Śiva are the two aspects of the Supreme Reality. The Śakti and Śiva are one ontologically, though mentioned separately for the sake of our understanding their nature in a better way. The *Kaulajñānanirṇaya* says, "the Śakti is not without Śiva, and Śiva is not without Śakti, they are inseparably interrelated with each other like fire and smoke, and like the tree and its shadow."<sup>34</sup> The *Kaulas* generally call the Divine Śakti as *Kula* and Śiva as *Akula*, their perfect equilibrium as the Supreme Reality or the *Kaula*. The *Pūrva kaulas* give the Divine Śakti and Śiva the name of *Ānanda Bhairavī* and *Ānanda Bhairava* respectively. It is said that just as soul resides in the physical body, Śiva resides in the Divine Śakti which is conceived as body. It constitutes *Vyūha* (structures) for the soul Śiva or Bhairava. The *Pūrva Kaulas* mention nine *Vyūhas*, viz., *Kālavyūha* made of time, *Kulavyūha* made of form, *Nāmavyūha* constituted by name (*Sanjñā*), *jñānyūha* made of *vikalpa*, *Cittavyūha* consisting of egoism (*ahamkāra*), *Citta* (intelligence), *budhī* (intellect), *mahat* (great one) and *manas* (mind). *Nādavyūha* comprised of *rāga* (attachment), *ichhā* (will), *kriyā* (activity), *binduvyūha* consisting of six *cakras*, *Kulavyūha* constitutes by fifty *mātrikās* in the form of letters (*Varṇa*) and the *jīvavyūha* constituted by the

34. शिवेन विना शक्तिर्न शक्तिराहितः शिवः । अन्योन्यज्ञव प्रवर्तन्ते अग्रिधूमौ यथा प्रिये । ।  
न वृक्षरहिता छाया न छायारहितो द्रुमः । Op. cit XVII 8-9a

*bhoktritva* (Enjoyer).<sup>35</sup> The manifestation of the world takes place as a result of co-operative activity of *Bhairava* and *Bhairavī* in which the latter plays dominant role. There *Bhairavī* or Divine *Sakti* is assigned somewhat higher status. During cosmic dissolution however, their role is reversed. The *Uttara Kaulas* give the Divine *Sakti* dominant position in so far as the manifestation of the world is concerned, *Siva* playing only the passive role. The Divine *Sakti* is regarded as the Creator, the Preserver and the Destroyer of the universe in which *Siva* is said to exist assuming the form of five primordial *Tattvas*. The entire creation is described as the expansion of the Divine *Sakti*; when she withdraws Her self-expanded form, the cosmic dissolution takes place. She then is said to assume causal form and is given the name *bindu* or *ādhāra Kundalini* (coiled up serpent Power). The *kaulas* therefore extol the *bindu* or *ādhārakundalini* and enjoin the spiritual adepts to worship her inside in one's body, or outside the body with the help of diagram. The *bindu* conceived as the power of *Māhālinga* or *Siva*—the cause of creation and preservation, the unmoved of all energies.<sup>36</sup> It is often described as ambrosia (*amritam*) which is capable of removing old age and decay. It is also named as *kāmakalā* on account of the element of attraction in it, and also *Tripurasundari* on account of three-fold energy in the form of *mātā*, *mānam* and *meyam* (the knower, the knowledge and the object of knowledge).<sup>37</sup>

The literature related to the *Kaula* tradition is vast and varied, most of which were written in later period. Unfortunately, most of the texts are not available in print, some of them are known to us only through quotations

35. Kaviraj. G. N., *Tantrik Sahitya*, Lucknow, Introduction.

36. cf. यत्तेजः स महालिङ्गमुपस्थितिकारकः । बिन्दुरुपं तु तं ज्ञात्वा स्फुरज्ज्वालावलीपरः ॥  
अक्षोद्ध्यः सर्वशक्तीनाम् आसशक्त् यन्तररञ्जितः । सुज्ञात्वा देहजे शक्तिं तदा शक्तिपरिग्रहै ॥

*Kaulajñanāntīmaya* XX 20-21

37. अमृतं कौलसदधावं शृणु कामकलात्कमु । *Ibid* XIV, 94;  
काम इति काम्यते अभिलव्यते स्वात्मत्वेन परमार्थमहस्य योगिभिरिति कामः, तत्र हेतु कमरीयत्वं  
तेन कला विमर्शशक्ति महात्रिपुरसुन्दरी विन्दुसमरुपा कामकला इति उच्यते ।

—Com. on *Kāmakalāśīla* V.8-9

preserved in other works. Among the published Kaula works, mention may be made of the *Kulārṇava Tantra*, *Kulacūḍāmaṇi* *Kaulāvali*, *Vāmakeśvara Tantra*, *Meru Tantra*, *Gandharva Tantra*, *Sāmbhava Tantra*, *Rudrayāmala*, *Bramānanda Tantra*, *Śrī Tattvacintāmani*, *Nityaśodasi-kārṇava Tantra*, *Tantrarāja* etc. The works like *Kulodḍīsa*, *Kaula tantra*, *Kulasāsana*, *Kuladīpanī*, *Kulārcanadīpikā*, *Kulapradīpa*, *Tantracūḍāmaṇi*, *Rahasyārṇava*, *Āgamasāra*, *Bhāvacūḍāmaṇi* etc. are available in manuscript form deposited in different libraries while large number of works, e.g. *Kulagahvara*, *Kulākamala*, *Kulāmṛta*, *Kulatattvasāra*, *Kulapañcāsikā*, *Kulamata*, *Kulamūlāvatara*, *Kularatnāvalī*, *Kulasarvasva*, *Kulasāra*, *Kulāvatāra*, *Kulāgama*, *Kulottama*, *Devīyāmala*, *Uttara Tantra*, *Kulasamgraha*, etc. are lost but their existence is known to us through quotations occurring in different texts. □

### III. On The Authorship Of The Text

The authorship of the text is ascribed to Matsyendranātha. While it is true that the brief colophon given at the end does not mention any name as the author of the text, the 6th verse of *Paṭala* indirectly refers to Matsyendranātha as the author responsible for revealing the substance of the sāstras coming out of the mouth of Lord Siva himself.<sup>1</sup> The text also describes in detail the way that Matsyendranātha happened to listen to the dialogue between the Goddess Pārvatī and Lord Siva while remaining lodged in the belly of a great fish (shark in all probability).<sup>2</sup> The past life of Matsyendranātha which is well known from the Paurāṇic sources (*Skanda purāṇa*), is also given briefly in the text (*Paṭala* I) with slight variation. It also describes the manner in which the secret Yoga received directly by Matsyendranātha from the lips of Lord Siva was transmitted orally to humanity through a Cola King (*Colo rājā*) whom he happened to meet in course of his perambulation in dense forest. The present text appears to have been recorded by the Cola king but its authorship is ascribed to Matsyendranātha who first revealed the contents of

1. येन शम्भुखोदगीतं शास्त्रारं सुदुर्लभम् । सम्यगाश्रावितं.....Mas. Sam. I, 6

2. मत्स्येदेहगतः श्रीमान् स च दासकुलोत्तमः ।

अश्रीवीदखिलं शास्त्रं सन्यक् शम्भुखोदगतम् ॥ Ibid I, 9.

the Tāntric text to him. Matsyendranātha was undoubtedly a great practitioner of yoga, very rich in spiritual experiences but most probably he was not an erudite scholar. He was probably not even literate, hence he could not possibly have written any text. But since he was the revealer of particular kind of Tāntric *yoga*, the authorship of the text is rightly ascribed to him.

It has been said in this text that Matsyendranātha was born in the family of *dāsa* or *kaivarta*, and he used to go out on a boat fishing in the high seas.<sup>3</sup> One day he saw some Brahmin hermits engaged in the performance of secret rites on the banks of the river, probably the Ganges in the Sundarban area.<sup>4</sup> He was astonished to them there, therefore he enquired from them as to who see they were and what they were, doing in that lonely place.<sup>5</sup> On learning that they were performing secret rites as prescribed by Lord Siva himself to attain *siddhi* (perfection) and liberation in this body, he became deeply interested.<sup>6</sup> He expressed his desire to learn the mysteries of secret Yogic rites.<sup>7</sup> Finding the fisherman fully qualified for being initiated into mysteries of yogic rites, the Brahmin hermits taught him the secret of esoteric practices.<sup>8</sup> He gave up his normal routine of fishing and engaged himself in doing deep penance on

3. स पुर्व दासजातीयो नावमारुद्धा सागरे । वडिशेन महामत्यान् आनयत् अतिनिधृणः Mas

San I & II

4. कदाचित् पुलिने नद्याः गुप्ताचारपरायणान् ।

शीवगमोक्ते विधिना सप्तवासक्तमानसान् ।

ददर्श ब्राह्मणान् साधून् विविक्तो भक्तिमानसान् । । Ibid. 9-10 (a)

5. स चापि तानुपासाद्य दासः समवीक्ष्य य ।

अब्रवीत के भवन्तोऽस्मिन् पुलिनेऽत्रसमागताः । ।

किमिदं कियते कर्म भवद्विः गुहिते । Ibid. I. 12-13a

6. cf. य शिवोक्ताम्भिनाम् साधु सर्पयां गुप्तमाचरेत् ।

जीवनुक्तः स विज्ञेयः..... Ibid. I. 16

7. विधां वा दुर्लमपतं व्रूहि..... Ibid. I. 24

8. तदस्य स्वेहवरं दृष्ट्वा प्रोक्तुर्विदां वराः.....

ददुर्विदां नहात्सानी.....

the island in the river. Six months passed quickly.<sup>9</sup>

One day as he entered the water of the Eustarian river, a huge fish (probably a shark) impelled by Divine Will appeared, and grabbing him, swallowed him.<sup>10</sup> He was taken by the shark to the lonely place where Lord Śiva and Pārvatī were engaged in a dialogue on spiritual matters and certain yogic practices which an adept must follow to attain the Supreme Goal in life. He overheard the entire dialogue and appeared before Lord Śiva after bursting open its abdomen from within. Lord Śiva did not feel surprised because it was a part of his plan to transmit through him the secret knowledge to the humanity at large. He rather was pleased to discover the burning desire on the part of the fisherman to learn the secret yogic rites. He ordained the fisherman to disseminate the contents of this secret lore to the world, and he could thereby attain the coveted 'undecaying' *siddhi*. Lord Śiva further told him that since he had forcibly come out ripping the belly of the shark, he would be henceforth known as Matsyendranātha in the world.<sup>11</sup> Saying this, Lord Śiva disappeared with his consort form there.<sup>12</sup>

As ordained by the Lord Śiva, he moved about this world in search of a suitable disciple to deliver the message of the great *yoga* and thereby shower mercy on the suffering humanity.<sup>13</sup> As he did not come across

9.....त्यक्तसंसारबन्धुश्च पशुणाशावर्जितः ।

तस्मिन्नेवसरदीर्घये जप्तास्ते महायशा । ।

तपस्याधितस्याद्य विजितेद्वियपतेः ।

वल्लराध्यमतिक्रान्तमहोरात्रं समं तदा । ।

10. षण्मासाते महाभाग स्तातुमयागतं जले ।

जग्नाहे आसाध च महान् ग्राहो..... । । Ibid, 32-33

11. ब्रुहि गृष्णमिदं शालम् अमिन् लोके तथा भवेत् ।

मद्यमादाङ्ग ते सिद्धिर्भवति अजगराम । ।

यथात त्वयिह पत्स्यरय मध्यदेशात् समूर्गतः । ।

तस्मात् मत्स्येनान्यात्क्वो भविष्यति (सि) । । Ibid, 88-89

12. इत्युक्तवा अन्तार्हितः शश्मु सह देव्या त्रिलोचन । Ibid, 90

13. ततः शश्मो वव (वचसि ?) श्रुत्वा लोकतुग्रहकाम्यया ।

केदिनीं परिचक्राम..... Ibid, 95

any well qualified disciple for a long time, he moved about here and there, day and night, uttering loudly the need for knowing the secret knowledge revealed to him by Lord Siva himself, the Divine Knowledge that otherwise exists eternally<sup>14</sup> but needs to be revealed to a fit person.

After very long time he met a great Cola King who had heard him uttering some words not intelligible even to the learned.<sup>15</sup> As the Cola King had accidentally meet Matsyendranātha in a lonely place and could not recognise him, he asked Matsyendranāth who he was and what actually was the content of his mutterings alleged to have been spoken to him by Lord Siva Himself.<sup>16</sup> After learning the identity of the yogin he expressed his desire to hear the secret teachings from him.<sup>17</sup>

Matsyendranātha agreed to teach him the secret yoga since he hailed from a royal family. But he told the king that it would done only at the appropriate time, that is after he acquired fitness for receiving the knowledge.<sup>18</sup> Saying this the yogin disappeared, leaving the king very much dejected.<sup>19</sup> He decided to do penance rigorously and therefore went out to forest. He roamed about and

14. यदा न लेभे सर्वज्ञं शिष्यं योगविदं वरः ।

यदेव व्याहृतं वाचा परिचक्रम भूले  
विद्यनाने अमृते दिव्ये शम्भुप्रोक्ते सुदूर्लभे ।

इस्युद्धैः उद्यगिरन् वाचः वरति एव दिवानिशम् ॥ Ibid 94b-96

15. ततः कलेन भृता चोलो राजा महापशाः ।

सुश्राव तस्य तां वार्णी दुर्लभं बुधैः जनैः ॥ Ibid 97

16. स विविक्ते वहातानं नत्यन्द्रमत्रवात् भूमतिः ।

प्रीत्या निदासः तस्य कारणम् ॥

का त्या गीयते पात्या शम्भुप्रोक्ता च शुषा । Ibid 98-99

17. श्रोतुनित्यग्रभि ते गुरुं श्रीतर्यं यदि गतम्

इत्युक्तः स वहायोर्हि चोलेन धर्मामुजा ॥ Ibid 100

18. योनीवरः प्रोत्याल एवं वक्तव्यं गुरुं गजकुलोदमवृ ।

कलेन ते प्रवश्यामि ..... ॥ Ibid 101

19. Ibid i. 102.

and ultimately found the *yogin* out.<sup>20</sup> He looked upon the *yogin* to be Siva or Viṣṇu incarnate.<sup>21</sup> He fell at his feet and begged to know for true identity.<sup>22</sup> Finding that place lonely one, Matsyendranātha instructed him on the secret Divine knowledge uttered by Siva Himself. He warned the King against divulging the secret of the *Sāmbhava Sāstra* to lay persons. He further eulogised in glowing terms the teachings of Lord Siva which undoubtedly were authoritative as they were revealed to him by the Lord Himself.<sup>23</sup> In this way the highest secret Wisdom came down from the mouth of Lord Siva to Matsyendranātha there to the Colendra king who was blessed by the *Yogin* profusely.<sup>24</sup> He again and again cautioned him against divulging the secret Knowledge.<sup>25</sup> It is thus clear that Matsyendranātha was the author of the text in the sense that he transmitted the secret knowledge of Yogic discipline received by him from the Lord Himself to suffering humanity in the form of instructions to the Cola King who actually recorded the text. We know nothing about the identity of the Cola King whose name has not been given in the text. The Cola King was not so important as he was not the author of the text, his name has been rightly withheld. □

20. I. 107-108.

21. नूतनेष ख्यं शम्भुरथवा हरिरव्ययः । I. 104.

22. cf. इत्युक्तोत्थाय तत्पादौ गृहीत्वा वाक्यमद्वीत् । I. 104.  
कस्त्वं ब्रुहि मे..... ॥23. तदा अस्य कथयामास शास्त्रवशाख्युत्तमम् ।  
श्रुतं मया शम्भुरवात् शास्त्रसारं सुदुर्लभम् ॥ Ibid I. 121

24. cf. Ibid I. 132.

25. Ibid., I. 131.

## IV. Date of Matsyendranātha

We have observed in the foregoing pages that the scholars have put forward different theories about his date based on different legends associated with him. Dr. S. K. Chatterji has tried to prove that Matsyendranātha flourished in 13th century A. D. on the basis of the Maharashtra mystical tradition. Jñānadeva, the well known mystic saint of Mahārāshtra, gives a list of teachers in the *Jñānesvarī*, his wellknown commentary on the *Bhagavadgītā* from whom he has drawn inspiration. The sequence of teachers given by him is – Ādinātha, Matsyendranātha, Gorakṣa, Gahinī and Nivṛttinātha. The date of *Jñānesvarī* is generally fixed at c. 1290 A. D. Nivṛttinātha was the elder brother and teacher of Jñānadeva. This means that Matsyendranātha must have flourished in about 1210 A. D. This is corroborated by another Marāthi saint Bahina Bāi (1628 A. D.), disciple of a Tukārāma who has given the order of her teachers as Tripurāri (= Siva), Matsyendranātha, Gorakṣa, Mīnanātha, Gahinīnātha, Nivṛttinātha, Jñānadeva.<sup>1</sup>

Professor Prabodh Chandra Bagchi however has fixed his date in 10th century A. D. on the basis of the Tibetan tradition which identifies him with Lui pā. It is said that Lui pā got his initiation from Sabarī pā. The lineage of spiritual teachers available from Tibetan sources lists

1. *Origin & Development of Bengali Language*, Calcutta, p. 122

Matsyendranātha as contemporary of Tilopā, Jālandhārī and Kṛṣṇa. Tilopā was contemporary of King Mahīpāla of Bengal who ruled in 978 to 1030 A. D. Hence he Matsyendranātha must have flourished in the beginning of tenth century.<sup>2</sup> Professor Bagchi seeks corroboration of his hypothesis from the Vamsāvalī of Cambā kings where the name of one Siddha Carpaṭī, contemporary of Matsyendranātha occurs. Carpaṭī was contemporary of King Sahila who lived in 10th century A. D.<sup>3</sup> Professor Bagchi concludes saying that Lui pā Matsyendranātha must have flourished in the first half of 10th century as he was contemporary of *siddha* Nāgārjuna and Carpaṭī, both living in the beginning of 10th century.<sup>4</sup>

Dr. Kalyani Mallick too has put him in 10th century A. D. on the basis of his association with Gorakṣanāth who was his direct disciple.<sup>5</sup>

Dr. Sylvain Levi, however, places him in the 7th century A. D. on the basis of a Nepalese Buddhist tradition which considers Matsyendranātha to be a *Avalokitesvara*, who saved Nepal from total destruction caused by a terrible famine during the reign of King Narendradeva.<sup>6</sup> The idol of Matsyendranātha in the form of *Avalokitesvara* has been installed at a place name Bugama and is still worshipped. The date of the king Narendradeva and the occurrence of terrible draught and famine, an historical event, has been fixed in the 7th century A. D. Hence Matsyendranātha must have lived in the 7th century A. D.

The Kasmira tradition however takes his date back to 5th or 6th century A. D. Abhinavagupta in his *magnum opus* *Tantrāloka*<sup>7</sup> has given list of the 18 *Kaula* teachers

2. *Kaulajñānanurūpaya*, Introduction p. 28

3. Voghel : *Antiquities of Camba-State*, Vol I, pp. 8 ff

4. *Kaulajñānanurūpaya*, Introduction p. 32. Also see Tucci, JASB 1930 p 137 for the date Nāgārjuna.

5. *Siddha Siddharta paddhati*, Introduction p. 11

6. Levi Sylvain, *Le Nepal*, Vol I pp. 34ff

7. op cit vol IX Ah. XXIX, 29-36

the successively preceded him. He says the origin of the *Kaula* mode of spiritual discipline lies in the mouth of Lord Siva who first taught *Kaula Yoga* to Matsyendranātha in the beginning of *Kali* era. Matsyendranātha, also called by various names as Macchanda, Mīnanātha, taught *Kaula Yoga* to Ucchusma who in turn gave the *Kaula* yogic wisdom to Cañdagu. It was orally transmitted from him to Matanga from whom it came down to Ghara. Antaka received the knowledge of secret yoga from him. The secret wisdom then was given to Ugra by Antaka, the former transmitted it to Halalaka from whom it came down to Krodhi. Hulahulu was taught *Kaula Yoga* by Krodhi. All these names of *Kaula* teachers have been cited by Abhinavagupta on the authority of *Devī Yamala*, *Pañala* 52.<sup>8</sup> He has also referred to a succession of four *Kaula* teachers who are said to have played key role in the propagation of *Kaula Yoga*. Jayaratha in his commentary has supplied us with the name of these teachers together with their consorts on the basis another text namely *Pañcāsatika*, a lost text containing 500 verses. They are Niskriyā nandanātha with his consort Jānadipiti, Vidyānanda with his consort Raktā, Saktyānanda and his wife Mahānanda and Sivananda and his wife Sarnaya.<sup>9</sup> These four teachers appear to have been historical personalities as compared to previous nine teachers beginning with Ucchusma who might have been mythical persons as no corroboration about them is available from other sources.

Besides these 14 teachers who successively are said to have followed Matsyendranātha in propagating the *Kaula* mode of Yogic discipline, Abhinavagupta mentions the names of three teachers, viz., Sumati, Soniadeva and Sambhunātha who were definitely historical persons. Sumati probably lived in South India and she is said to have taught Sambhunātha. Sambhunātha after having

8. Op. cit Ah. XXVIII, 391-92. Also see the com. on p. 167 ff

9. Op. cit Ah. XXIX, 41-43, com.

received initiation from Sumati, came to Jālandhara pīṭha which was situated in the Himachal Pradesh adjacent to Kashmir. Abhinavagupta personally was taught *Kaula Yoga* by Śambhunātha and he pays his obeisance to him and acknowledges his indebtedness to his teacher.<sup>10</sup> Śambhunātha was responsible for conversion of Abhinavagupta into staunch follower of *Kaula* practices. It was he who moulded Abhinavagupta's spiritual life.<sup>11</sup> If Abhinavagupta description of the lineage of *Kaula* Teachers beginning with Matsyendranātha down to Śambhunātha is accepted as authentic, then Matsyendranāth must have preceded Abhinavagupta by 18 generations. Calculating the span of one generation as 25 years, Matsyendranātha must have flourished at least 450 years prior to Abhinavagupta who lived in Kashmir from 950 to 1015, i.e. c. 500 A. D.

Some modern scholars may question the veracity of Abhinavagupta's account of the lineage of *Kaula* teachers but the abovementioned date of Matsyendranātha finds support from another tradition preserved in Kashmir. According to this tradition, the beginning of the monistic Saiva interpretation of the *Saiva Tantras* was first attempted by one Tryambaka towards the close of the fourth century A. D. This particular kind of interpretation was carried forward by a descendant of Tryambaka on daughter's side, and thus a new school of Saiva thought was founded which is known as the *Ardha Tryambaka* (half Tryambaka).<sup>12</sup> Vasugupta and a host of other monist Saivācāryas have accepted this view. Śambhunāth, the *Kaula* teacher of Abhinavagupta was in fact called *Ardhatryambakamāthika*, i.e. follower of the tradition of *Ardha Tryambaka*.<sup>13</sup> *Ardha Tryambaka* was no other than Maechanda or Matsyendranātha

10. *Tantraloka* Ah I, 13 pp. 31-32

11. *Ibid* I, 16 p. 34

12. *Ibid* I, 8 com pp 26-27

13. *Ibid*

who should have flourished after Tryambaka, i.e. towards the close of 4th or 5th century A. D.

One may ask if Matsyendranātha was direct teacher of Gorakṣanātha, the celebrated propagator of Nātha cult whose date has been fixed in the last quarter of 10th century A. D. or beginning of 11th century A. D. how could his Teacher Matsyendranātha have lived in 5th or 6th century A. D. The time gap of 400 or 500 years separating the master from the disciple is difficult to bridge. This has, in fact, led Dr. Vraja Vallabha Dvivedi to conjecture that there were probably two *yogins* bearing the same name, viz., Matsyendranātha; one who was sākta and founder of *Yogini Kaula* tradition, and the other was celebrated teacher of Gorakṣanātha who popularised *Haṭhayoga*. Matsyendranātha, the Sākta yogin flourished in 5th or 6th century A. D. while Matsyendranātha the teacher of Gorakṣanātha lived in the 10th century A. D.<sup>14</sup> Dr. Dvivedi however has not cited any evidence to support his conjecture, and therefore it is not possible to accept this view.

While it is true that Matsyendranātha is mentioned as the teacher of Gorakṣanātha in most of the traditions in India and Nepal prescribed in various texts such as *Purāṇa*, Buddhist works etc. Nowhere does his name occur in isolation. The time gap between the two, teacher and disciple to the tune of 400 or 500 years can be explained satisfactorily — one, the basis of their having acquired extraordinary Yogic powers. It is universally acknowledged that both Matsyendranātha and Gorakṣanātha were perfect masters of *Haṭhayoga* and hence as *Siddhas* it was not impossible for them to live for 400 or 500 years. They had fully purged their physical bodies of all kinds of impurities and imperfections, hence as *siddha yogins per excellence* they possessed power to live for a few centuries. There are many examples

14. *Nityaśodasikārṇapāra* ed. V. V. Dvivedi, Introduction p. 117 (foot notes)

of Yogins in the past who survived in their physical body for a few centuries.<sup>15</sup> Matsyendranātha therefore probably flourished in 5th or 6th century A. D. and lived for 400 years or so in the physical body and taught Yoga to Gorakṣanātha in the 10th century A. D. □

15. १) खण्डयित्वा कालदण्डं प्रत्याष्ठे विचरन्ति ते। *Na tumpogamam�न्का*

## V. Legends Related to Matsyendranātha's Life

Many legends associated with the life of Matsyendranātha are recorded in different texts, and also are found preserved in ancient traditions. While common elements in all these legends are overwhelming, there are some significant variations too in them. We propose to give a brief account of these legends in the following paragraphs.

i) The oldest recorded legend about the great Siddha's life is found in the *Kaulajñānanirṇaya*, a Tāntric work ascribed to him. The sixteenth chapter,<sup>1</sup> of this work describes the Bhairava i.e. Śiva speaking of his different incarnations which includes Matsyendranātha.<sup>2</sup> It also describes the manner in which the secret knowledge of *Kulāgama* was revealed in ancient times. It is said that Śiva imparted the secret knowledge to Pārvatī, his consort on Candraadvīpa<sup>3</sup> while staying with her there. His son Kārttikeya happened to come there as his pupil. Under the influence of nescience, he taking the form of mouse, "stole" the secret knowledge and threw it into the sea. Śiva came to know about it, and assuming the form of Matsyendranātha, lie went to the sea and caught the

1. *Kaulajñānanirṇaya* XV<sup>2</sup> pp. 570

2. ॐ स धीवरो देवि अहं गोरेश्वरः प्रिये । XVI । ।

3. *Ibid.*, V 291

fish that devoured the Śāstra. Cutting open its belly, he recovered the secret knowledge.

Enraged at this, Kārttikeya dug an underground passage and stole the knowledge once again. He now threw it into the ocean. It was devoured by a shark this time. Siva now wove huge net with his spiritual powers and caught the shark. As he began to drag the shark to the shore, it resisted with all its might. It too had great physical strength and spiritual powers that could match Siva's power. Siva then gave up his Brahminhood and assumed the character of a fisherman in order to cope with the situation better. He could then succeed in recovering the *Kulāgama* by mercilessly ripping open the belly of the shark. He tells Pārvatī "Though I am a Brahmin, I have become a fisherman. This Brahmin is called *Matsyaghna* as he killed the fish; and he is fisherman (*Kaivartta*)—lord of the Brahmin, because he acted as a fisherman."

This story very briefly narrated in about 20 verses not only highlights the secret nature of the contents of *Kulāgamas* which were zealously guarded by Lord Siva himself but also explains the real significance of name *Matsyaghna*, the killer of fish, which was adopted by the Lord in order to mercilessly kill the shark and rescue the lost secret knowledge to the world.

Incidentally, this legend probably is the oldest recorded one which has come down to us.

ii) The story of Matsyendranātha's life is also described in the Nāgarkhaṇḍa of *Skandapurāṇa* with slight variation. It is said that Matsyendranātha was born in a family which was doomed to perish with him (*gaṇḍā-nta-yoga*). In order to escape from this calamity, the family members threw him as a child into the sea where he was swallowed by a large fish. Once Siva, accompanied by Pārvatī and his son Kārttikeya, went on a trip when they all descended on the lofty peak of Ramyaka

mountain in Svetadvīpa. It was surrounded on all sides by ocean of milk. There Siva initiated Pārvatī in the mysteries of *Dhyānayoga* and *Jñānayoga*. After some time Siva and Pārvatī resumed their journey over the ocean when suddenly a huge fish rose up from the ocean. Siva asked the fish who he was. The child in the fish related that he was born in the *Gaṇḍāntayoga* and was thrown into the sea where he was devoured by the fish. He also told Siva that he had overheard all that transpired between Siva and Pārvatī and had learnt *Jñānayoga*. Siva was very much pleased with him at this and said "You are a *vipra*, you are like my son, you are adorable. Come out of the fish by force". He did what he asked to do. Pārvatī took him in her lap and carried him in her aerial car to the Mandāra hill. Siva gave him the name Matsyendranātha as he came out of the belly of a fish.

In this legend Matsyendranātha has been depicted as like an adopted son to Siva on having successfully mastered the secrets of the *Jñānayoga*.

iii) Matsyendranātha's association with Nepal is well known. He is considered there as an incarnation of *Avalokitesvara* in Buddhist circles, and as the presiding deity of the country. There are two legends about him current there in two different traditions. These legends however throw no light on the early life of Matsyendranātha or mention how he happened to come to Nepal, they only refer to interesting anecdotes about his association with Gorakṣanātha, his well known disciple and propagator of *Hṛdayoga*.

One legend inspired by the Buddhism in Nepal identifies him with *Avalokitesvara*. It describes the manner he settled down in Nepal on the Mount *Bugama* where he is still worshipped. It is said that Matsyendranātha used to frequent the mount Kamarī in southern Nepal. Once Gorakṣanātha, a disciple of Matsyendranātha came to Nepal to meet his teacher but he found the

mount inaccessible. He thought of a strategem. He imprisoned nine *nāgas* under a turtle and sat on them. As a consequence, the sky became devoid of clouds, and there was no rain for 12 years. This happened during the reign of the king Narendra Deva when a terrible famine ravaged there. Many people perished. Bhanudatta, the spiritual teacher of the king knew the reason for continuous failure of rains in Nepal and decided to bring Matsyendranātha there. He went to the temple of Avalokitesvara at Kapotala outside Nepal and worshipped him. Pleased by his propitiation, Avalokitesvara appeared before him and gave him the secret *mantra*. According to the instructions received by him, Bhanudatta recited the powerful *mantra* which forced Avalokitesvara to run towards him in the form of a bee and enter into his *Kamandalu*. Bhanudatta at that moment awakened the king who was with him, signalling him to shut the mouth of the sacred vessel. Avalokitesvara thus imprisoned was then carried to Nepal and was installed at a place called Bugama with pomp and show. This incident is indirectly referred to in the *Kaulajñānanirṇaya* where the expression *bhringapāda* occurs to signify him (See verse 17). It is needless to add that Avalokitesvara was none other than Matsyendranātha who had assumed the form. After this there was plenty of rain in Nepal mitigating all suffering there.

It may be pointed out here that the Buddhist version of Matsyendranātha's legend is silent about Gorakṣanātha who had imprisoned the *nāgas*, forcing failure of rains in Nepal.

The Brahmanical version recorded in the *Budhapurāṇa* however provides the connection of Matsyendranātha with Gorakṣanātha, thus completing the story. According to Brahmanical legend, once Lord Siva gave a woman, worshipping him for a child, something to eat and assured her that she would get a son. The

woman did not feel convinced and she threw the eatable into a heap of cowdung. Twelve years later when Lord Siva passed that way, he wished to see the boy but did not find him. He rebuked the woman and asked her to look for the boy in the heap of cowdung. The boy was found there after 12 years and he was Gorakṣanātha. The child Gorakṣanātha became a disciple of Matsyendranātha who was well known for his *siddhis* and extraordinary powers. Gorakṣanātha followed his teacher wherever he went, carrying all his belongings. Once when they visited Nepal, Gorakṣanātha became enraged on their being not received well there. He decided to teach people of Nepal a lesson. Imprisoning the cloud under his seat, he caused severe draught. Coming to the rescue of the people of Nepal, Matsyendranātha decided to come near the place where Gorakṣanātha was sitting. As he came near, Gorakṣanātha got up to show his respects to his teacher. The clouds escaped at once and it rained heavily there. This story appears to be more complete than the earlier Nepali Buddhist one though it does not throw any light on the early life of Matsyendranātha.

iv) In Tibetan work *Dpag bsam Gon bzans* (pp. 124 and 135), it has been mentioned that Lui pā (na-eto-pa), a Buddhist sage hailed from fisherman caste who received initiation from Śavarīpā another *siddha* and practised Tāntric Yoga. Lui pā according to Tibetan tradition, was one of the 84 *Mahāsiddhas* who was invoked as the *ādisiddha*. The Tibetan name Na-eta pa translated into Sanskrit means *matsyodara*, hence he is considered to be identical with Matsyendranātha owing to similarity. In the *Hṛdayoga* tradition, name of Matsyendranātha as one of the 84 *siddhas* occurs before Savarānanda just as the name of Lui pā occurs in connection with Savarī, both of them belonging to the community of fisherman. This has led Dr. P. C. Bagchi to identify Matsyendranātha with Tibetan *Siddha* Lui pā (pp. 23-24).

In the same Tibetan work mentioned above (p. 125), it is stated that Mahādeva incarnated himself as a fisherman in Kāmarūpa. He actually was born in the womb of a fish, hence he was differently called Macchada, Mi-nappa or Vajrapa (on account of his body as strong as a thunderbolt).

v) In texts like Gorakṣavijaya, Minacetana etc. yet another version of the legend associated with Mat-syendranātha is found. It has stated there that Siva and four *siddhas*, viz., Mīna, Hādīpā Gorakṣanātha, Kāntīpa were born from the creator Brahmā. A girl named Gauri was given to Siva. Gorakṣanātha became a servant to Mīnanāth while Kānūpa served Hādīpā. Once while Siva was teaching the secret yogic practices to Gauri on a platform in the midst of sea, Mīnanāth taking the form of fish, overheard this from beneath the platform. Discovering this, Siva cursed him, saying that he would forget all that he had learnt. Subsequently Siva put all his disciples to test through Pārvatī. He found that all except Gorakṣa were mentally unchaste. Mīnanātha was banished to the country of women, called Kadali at the bidding of Pārvatī where he fell into the snares of women. He forgot all about his previous career and went on enjoying company of woman. Gorakṣanātha, feeling distressed at the sad plight of his master, rescued him from there, taking on the guise of women dancer and entering into the palace of women. He reminded his *guru* about his previous career. This legend introduces some new elements which are also found incorporated in the text under our study.

vi) Another legend, recorded in the form of an interlocution between Vasiṣṭha and Rāma mentions that Macchendranātha was born of a *macchi* (a fish) after it ate the navel of a pious king Udhodhara from a heap of cowdung. In course of his wanderings, Macchendranāth came to Sangaldvip (Sandwip ?) where he became a house-holder under the influence of two queens there.

He was rescued by Gorakṣanāth who entered the palace of queens in the form of a fly. Then both went to Ujjain where Jallandhari pā was lying buried in a well due to the machinations of a minister of king Gopīcandra. Koni pa helped them in this task. King Gopīcandra was converted. Both then left Ujjain and went to a place on the banks of Jhelum where they took up their abode on a hill top. Here they initiated seven yogis, viz. Kapilmuni, Kharkai, Bhuskai, Sāntnāth etc., each of them founding a sect of his own. This legend was current among the Jogi sect of North-western India.

vii) The Kasmira legend recorded in the *Tantrāloka* mentions his name as one of the four *yuganāthas* (i. e. *Kaula* Teachers coming down on the earth in the beginning of a *Yuga*) in which form Siva appears to reveal the secret lore. Matsyendranātha was the *Yuganātha* of *Kali* era. It was actually Siva who incarnated himself as Matsyendranāth in the beginning of *Kali* era to revive the lost tradition of *Kaula* worship on the earth. He is therefore venerated like Siva.

It will perhaps be not out of place to point out that all the names of the great *Siddha* like Matsyendranātha, Macchanda, Macchendra, Macchindra, Macchaghnapāda, Mīnapāda, Mīnanātha, that occur in different texts and found preserved in different traditions are only colloquial variations of the name Matsyendra. The reason for use of variants of the name is not known. Strangely enough all these variants of the name Matsyendra are found in the colophons of the *Kaulajñāna-nīrnaya*, *Akulavīra Tantra*, *Kulānanda*, *Jñāna kārikā* which are all ascribed to him. Since the common element underlying the different variants of name is one and the same namely, Matsyendra born Brahmin who acted like a *Kaivartta*, i.e. fisherman who killed the fish to recover the *Kulāgama* devoured by it, or who came out of belly of huge fish ripping it open after attaining highest wisdom. It is safe to conclude that all these names refer to one

and the same person.

Abhinavagupta in the *Tantrāloka* however has given fanciful explanation of the name Macchanda which is suggestive of figurative meaning, and not denotative of a particular person. Paying his deep respects to the great *Siddha*, he prays to him who cut asunder through his spiritual knowledge the fetters that were spread all over the world.<sup>1</sup>

Commenting on the benedictory verse Jayaratha quotes from some unknown work to support fanciful interpretation of the word (*Macchanda*). He says *maccha* in Macchanda refers to fetters that cause sickleness in mind; since *maccha* or fetters were torn off by Macchanda through his deep spiritual wisdom, he was called Macchanda *bibhu*.<sup>2</sup> But there appears no plausible reason to suppose that the word *maccha* in Macchanda, or for that matter *matsya* in Matsyendranātha originally yielded figurative sense, hence Macchanda. Matsyendra were not personal name but an appellative of some *siddhas* who reached a particular stage in the mystic realisations. That there was a great *siddha* bearing the name Macchanda, Mīna, Matsyendra etc. who wielded widespread influence in the whole of country as well as in Nepal, Tibet and Sri Lanka as is borne out by numerous legends is beyond any shadow of doubt. He was illiterate, born in a family of fisherman but he was endowed with immense wealth of spiritual wisdom for which he was venerated by one and all in ancient times.

Incidentally it may be mentioned here that almost all traditions which accept the relationship between Matsyendranātha and Gorakṣanātha as one of teacher and taught, allude to the development of serious differences in them in course of time. Some traditions go to the extent of mentioning that Matsyendranātha in his later life

1 रागारुणं ग्रन्थिविलायभीर्ण यो जालभातानवितानवृत्तिः ।

अलोभितं वाह्यपथे चकार स्तान्मे पच्छादविषुः प्रस्त्रः । । *Tantrāloka* 1. 7

2 *Ibid. Comm.*

deviated from the path of Yoga and became victim of lust when Gorakṣanātha rescued him. It said that the root cause of their differences lay in Matsyendranātha worshipping Sakti as goddess and following the left-handed spiritual practices, generally known as Vāmācāra. While Gorakṣanātha following the path of Haṭhayoga which was Śiva-oriented spiritual path, in which Nāda played an important role. Some scholars even go to the extent of regarding him as the founder of Haṭhayoga, the yogic practices based on the physical body of the aspirants. But this is not correct. The Buddhists popularised Sekayoga which was akin to Haṭhayoga, and in fact Gorakṣanātha formulated Yogic practices involving physical body, borrowing a great deal from the Buddhists. The text *Matsyendrasamhitā* mentions Matsyendranātha's association with Gorakṣanātha as disciple and also indirectly refers to the growth of differences between them in matters pertaining to Yogic practices. Some scholars think that controversy between teacher and disciple on the mode of Yoga the aspirant should follow was later concoction by the protagonists of Nāth cult to belittle the greatness of Matsyendranātha as a Yогин. We however are not inclined to dismiss these citations as concoction and therefore rubbish. We think that Matsyendranātha was a staunch follower of Sākta cult and therefore the mode of spiritual Yoga prescribed by him contains heavy dose of Sākta Yoga. At the same time, he has borrowed spiritual practices followed by Yogins belonging to different traditions and incorporated them in his present treatise, with giving up his accent on the Sākta mode of spiritual discipline. Though he was a staunch Sākta, he did not hesitate borrowing ideas from the Buddhist and other traditional sources. He synthesised Vāmācāra with Haṭhayoga which was probably not liked by Gorakṣanāth owing to his puritanic inclination. Later they fell out, and herein lay the origin of the story of fall of Matsyendranātha from the path of spiritual pursuits.

Some Nāgā tribes belonging to the north eastern part of the Nagaland believe that Matsyendranātha lived in that part of the country, and that he belonged to the Nāgā tribe. This claim is based on their oral tradition and there is no other evidence to corroborate their belief. They further claim that their region which is surrounded by dense forest, rivers and mountains, was meeting place for the spiritual adepts from all parts of the country. Even spiritually inclined people from far flung places like the Cola desa, Tibet, Nepal, Kashmir etc. flocked there in the pursuit of spirituality. There was a part of the country, called *Kadalidesa* which was meeting place for such persons. It may be mentioned here that a reference to *Kadalidesa* is found in the text. Besides this, according to the tribal tradition, the King of Cola country who was keen to learn spiritual Practices of the Sāktas, personally met Matsyendranātha. It was from his sermons he profited most and became his disciple. Even Abhinavagupta is believed to have met him during his visit to Assam.<sup>3</sup>

All these however appear to be fanciful beliefs for which there is no corroborative evidence. The Mats. Samhitā states in unambiguous terms that Matsyendranātha was a fisherman who lived on island surrounded by the sea and river, and that he often used to go on fishing expedition to the delta region. He was devoured by a big fish (Shark?) who took him to the island where Lord Siva and Pārvatī were engaged in conversation. This clear statement contradicts the traditional belief of the tribal people. Again, Abhinavagupta is unlikely to have met Mastyendra, personally because he mentions him to be the originator of *Kaula* tradition preceding him by 18 generations and, that he himself was initiated into *Kaula*

3. For all these information I am indebted to Mr V. Tanchuk, a Sanskrit scholar from the USA, who visited Nagaland and met Naga tribals and secured these information from them based oral tradition. He conveyed the same to the present author.

mode of spiritual discipline by Śambhunātha, his teacher. The only point that is gained from the tribal traditional sources is that Assam was a centre for exchange for spiritually inclined persons in ancient times and people from all parts of the country visited Assam to learn the mode of spiritual discipline. Colendranāth, King of Cola country visited *Kadalīdesa* (land of bananas) where he met Matsyendranātha and received detailed instructions from him which are given in this text. □

## VI. His Works And His Contribution To *Kaula* Tradition

Four works in Sanskrit excluding the present one are ascribed to Matsyendranātha. These have been edited on the basis of their manuscripts available in Nepal in the Durbar Library and the private collections of the Nepal Rānās by Dr. Prabodh Chandra Bagchi and published by the Metropolitan Publishing House, Calcutta in 1934. All works, excepting the first one, appear to be only a fragment of larger works. These are as follows:

### **1. *Kaulajñānanirṇaya***

This Tantric work written in Sanskrit contains twenty-four *paṭala* dealing with a variety of subjects which are generally found in all Tantric works. For example, it describes creation, destruction of the universe, characteristics of *Kula*, yogic powers, dissipation of errors, *dhyāna*, *yoga*, *mantra*, lotuses within the physical body, *jñāna sakti*, *Kriyā Sakti* etc. etc., all very briefly. The topics discussed in this work are not inter-related: the treatment is haphazard and betrays incoherence to some extent. But the work provides us with valuable information about some *Kaula* practices as well as names of the different *Kaula* schools. The Yogic practices peculiar to the school of Yoginī *Kaula*, which is said to have been founded by Matsyendranātha have not been described in

detail. The original text contained one thousand verses as is evident from the last verse of the colophon which reads : महाकौल महादेवी शतैर्दर्शभिः सम्मितम् । ज्ञानस्य निर्णये सारं नामा साहस्रिकं मतम् ॥

But the text which has been published has only about 800 verses, which has led Dr. Bagchi to surmise that some portion, in all probability the opening portion, is missing from the manuscript.

Like all Tantric texts, this work is also in the form of a dialogue between Devī and Bhairava i.e. Pārvatī and Siva.

The colophon given at the end of the text reads इति ज्ञाननिर्णये (=कौलज्ञाननिर्णये) महायौगिनीकौल श्रीमत् मत्स्येन्द्रपादावतारिते चन्द्रद्वीप विनिगति चतुर्विंशतितमः पटलः ।

The post colophon reads इति महाकौले ज्ञाननिर्णये सारं श्रीमत् मत्स्येन्द्रपादावता (रिते समाप्तम्)

The colophon or post colophon does not say in clear terms that the work was actually written by Matsyendranātha himself but uses instead the expression अवतारिते which is very significant. It shows that the 'Knowledge' contained in this Tantra was 'revealed' by Matsyendranātha in person to his some unknown disciple who actually composed the text. It might be that Matsyendranātha, being a great Siddha Yогin, did not want to take the trouble of writing the text or he was illiterate person, born in the family of fisherman, hence he inspired some disciple to write this work in the form of dialogue between Pārvatī and Siva which he is said to have overheard. It is significant to note that the word अवतारित figures in the colophon of many works ascribed to Matsyendranātha.

Dr. P. C. Bagchi has drawn our attention to one more curious thing seen in the text of this work. The name of Matsyendranātha with variant readings such as Macchanda, Macchaghna, Mīnanātha occur in the colophons of the different chapters in the text, arousing doubt about

the identity of the author, whether he was one person known by different names or all these names point towards possible multiplicity. After long discussion on this point he has come to the conclusion that Matsyendra, Macchanda, Macchaghna, Mīnanātha signify one and the same person.

Again the occurrence of the name of the author in body of text as also in the colophon and post colophon may arouse doubt about the authenticity of authorship. This can be removed by accepting Matsyendranātha not as actual writer of the text but as the 'revealer' to one of his disciples who actually composed the text.

## 2. *Akulaviratantra*

It is another large Tantric text ascribed to Matsyendranātha or which only a fragment is available. The portion edited and published by Dr. P. C. Bagchi contains only one *paṭala*, the first one containing 91 verses. Two versions of this work are available in manuscript form, hence Dr. Bagchi published both of them under the headings *Akulavira Tantra A* and *Akulavira Tantra B*. He prepared the two versions on the basis of manuscripts available in the Nepal Durbar Library and with Shri Samsher Jung Bahadur Rana in his private collection. While there are numerous common elements in the two versions of the text there are many points of divergence too. For instance, the *Akulavira Tantra A* contains 91 verses only whereas *Akulavira Tantra B* contains 142. The contents also differ in details.

The text contains philosophical elements in large measure. For example it describes the concept of *Akulavira* which is the main theme of the text. The *Akulavira* is the higher state of equanimity that corresponds to *Sahajāvasthā*. When this state is reached mind becomes still, the functions of senses and thought disappear. Then there is no need for piercing the *cakras* within the body. The Yогin becomes all-pervading and experiences unity everywhere. In it the opposites resolve.

The Akula corresponds to Śiva while Kula is Śakti according to the cables.

The colophon occurring at the end of *Paṭala I* of ms. A reads इति महच्छीमीननाथावतारे अकुलवीर पटलः प्रथमः. Here the name of the author who is said to have revealed the contents of the text is given as Mīnanātha. It is needless to add that Mīnanātha and Matsyendranātha are one identical person. The colophon occurring at the end of *Akulavīra Tantra B* reads इति श्रीमच्छेन्द्रपादावतारिते कामरूपिस्थाने योगिनीप्रसादालल्लथा (म) अकुलवीरल्।

Curiously enough the text contains a benedictory sentence which reads श्रीमच्छेन्द्रपादन्देश्यी नमः. It appears to have been written by the scribe out of his reverence for the great Yogin.

Both the texts appear to be incomplete as the word समाप्रद is missing in their colophons.

### 3. *Kulānanda Tantra*

It is a brief Tantric work ascribed to Matsyendranātha written in Sanskrit. It is complete and has been edited and published by Dr. P. C. Bagchi on the basis of a single manuscript available in the Nepal Durbar Library. It contains 60 verses only. Though brief, it is in the form of dialogue between Devī or Pārvatī and Bhairava or Śiva.

The text speaks of some Yogic practices and experiences that yogin performs or experiences in course of his spiritual discipline such as *pāsastobham* (making of net for building) *dhīnānām* (agitation), *Kampamānam* (experience of trembling), *Khecaram* (power to fly in the sky), *balipalitanāsanam* (destruction of old age etc), *Samarasam* (the experience of equanimity) etc.

### 4. *Jñāna Kārikā*

It is a Tantric work ascribed to Matsyendranātha available in incomplete form. It is written in Sanskrit and is available only upto *paṭala III*. One copy of the manuscript is available in the Nepal Durbar Library and

has been edited and published by Dr. P. C. Bagchi on the basis of a single manuscript.

The first *paṭala*, called the *Moksādhikāra*, deals with the ideal of an yogin. It gives an idea of the supreme level which a yogin aspires to ascend through yogic discipline. The second *paṭala* is named *dharmādharmavicāra* wherein the concepts of *dharma* and *adharma* have been discussed in unconventional manner. It has stated that both are cause for bondage, hence a true yogin must strive to go beyond them in order to achieve the supreme end. The third *paṭala* deals with *yogic practices and is named as Caryādhikāra*.

The yogic discipline is typical to the *Kaulas*. It also briefly describes the nature of *linga* usually worshipped by them. The *linga* according to it is the symbol of the world, and in it all remain dissolved. It lies within the body. The importance of body in spiritual discipline has been emphasised.

### 5. *Kāmākhyāguhya Siddhi*

It is a Tantric work ascribed to Matsyendranātha but unfortunately only a few stray folia are available in the Nepal Durbar Library. It was noticed by Hara Prasad Sastri in Durbar Library Catalogue Vol. ii p. 284.

### 6. *Matsyendra Samhita*

It is most voluminous Tantric work ascribed to Matsyendranātha which has neither been noticed nor published so far. It is written in Sanskrit and it contains 52 *Paṭalas* dealing with a variety subjects concerning mainly the spiritual discipline according to the *Kaulas*. □

## VII. SUMMARY

### *First Paṭala*

The work opens with the following invocation to the Almighty—

वन्दे शम्भुजगन्नाथं, सर्वविज्ञानधीमयम् ।  
सर्वागममहारत्नधामं सागरभीश्वरम् ॥  
अप्रभेयगुणाधारं सर्वैश्वर्यफलप्रदम् ।  
वन्देऽहं शाम्भवीसूनुहेरम्बं विश्ववन्दितम् ॥  
सर्वशास्त्रकलाधारं सर्वज्ञत्वप्रदार्थनीम् ।  
वागीश्वरीमहं वन्दे वागैश्वर्यप्रसिद्धये ॥  
अशेषदुरितप्रातनीहारकुलभावनः ।  
शिवादिगुरवो महयं प्रसीदन्तु कृपालवः ॥

The first *paṭala* describes how Matsyendranātha to whom the *Tantra* is ascribed, got Divine knowledge contained in the work directly from Lord Siva. The story, which is well known, described in detail may be summarised in these words.

Matsyendranātha while moving about in the jungles of Cola kingdom happened to meet the king of Cola (mentioned as Colendranātha) who was so much impressed by his yogic powers that he became his disciple, relinquishing his kingship and kingdom. Colendranātha came to be known as Matsyanātha. Matsyendranātha was so pleased with his disciple that he not only revealed the secret yogic wisdom to Matsyanātha (the Cola King) but also told him how Matsyendranātha himself received

the secret knowledge from Lord Siva himself which he was telling the same to his consort Pārvatī.

First Matsyendranātha tells about himself to his disciple. In his previous birth i.e. before he became a great yogin, he was fisherman by caste (called *Kaivarta* or *dāsa*). He then made his living by fishing on the high seas.

He frequently went out for fishing and with the help of net, angling instrument etc. used to catch large fish. On the banks of river, some Brahmin hermits were engaged in performing some secret rites as laid down in the *Saivāgamas*. His curiosity was aroused and putting aside fishing equipment on the boat, he went near them. As he approached them, the Brahmin hermits got scared for two reasons—firstly their secret would be revealed outside their group, who was engaged in killing. He went to them and asked their identity and wanted to know for them about the work they were performing so secretly. Finding the fisherman to be innocent and reliable, the Brahmin hermits revealed that they were worshipping Siva and Pārvatī on the lines laid down in the *Sāstra*. Since the mode of their worship was secret one, they were performing the rite of worship secretly. They then began praising their particular mode of worship of Sambhu which they told was capable of bestowing *Jīwanmukti* and bring about acquisition of different kinds of *Siddhis*. They further informed him (the fisherman) that if anybody tried to put obstacles in their way of worship, he was surely to be cursed by the *yogini*, resulting in his destruction in no time. They requested the fisherman to keep all this to himself and not reveal anything. Already very much surprised as the fisherman was, he promised to keep everything secret.

But their narration and presence aroused keen desire in him for spiritual knowledge and with folded hands he begged the Brahmin hermits to instruct him. Finding him true *adhikārin* for spiritual knowledge, chief among the

hermits showered blessings on him and performed the *abhiseka kriyā* (rite of anointing). Thereafter they taught the secret mode of spiritual discipline (yoga) and asked him to practise this daily. They further told him that within a few months he would achieve the highest *siddhi* and immortality. All his sins of past ignominous life would be wathed away. Saying this the hermits retired from there.

The fisherman then threw away all his implements for fishing and abandoned the world his friends and relations and returned to the island (probably Sandwip in the Sunderban area) for performing intense penance. Such was his devotion to yogic practices and concentration that six months passed away in no time. One day after six months he entered into the river to take bath, a huge aquatic animal (ग्राह = shark?) suddenly appeared and caught the fisherman turned ascetic, as if impelled by fate. The animal was huge like a mountain in size, and strangely enough its body was replendent, radiating light on all sides. The huge animal caught and devoured him in such a manner that he rested in his huge belly. Thereafter the animal submerged in the water and took him to the place where Pārvatī, the daughter of mountain, was engaged in conversation with the Lord Siva. She was asking Lord Siva to instruct her in the mode of *sādhanā* (spiritual discipline) which could lead its practitioners in the achievement of freedom from worldly misery and pain, old age and death etc. Finding the place not congenial for revealing the most secret mode of spiritual discipline, Siva asked Pārvatī to retire to a lonely and secluded place on the island called Banga desa (বঙ্গ দেশ) surrounded by sea water on all sides where, he assured her, that he would reveal the most secret *yoga sāstra*.

The Shark with fisherman lodged in its huge belly took him to that secluded island where the fisherman overheard all that was uttered by Siva to Pārvatī in the

form of words like thunderbolt and therefore capable of cutting as under the wordly Snares. As a consequence of this, he became an omniscient *yogin*, his mind and physical body totally purged off all kind of impurities. He came out of the belly of the Shark and told Siva that he had heared all that Lord Siva told Pārvatī. The fisherman after his coming out of the belly of the Shark came to be known as Matsyendranātha.

After having told the king about his past lives, Matsyendranātha asked him not to divulge to others the secret yoga but he should rather practise it. This was the nectar like substance of all *Sāstras*, culled by the omniscient Siva. It needs no *pramāṇa* for verification. It is called *Sambhava sāstras* which should be heard from the lips of the *guru*. Those who are extrovert and therefore engaged in such despisable activity like calumny etc., who have not been recipient of grace for Sambhu and therefore do not perform worship of Sambhu, this wisdom should not be revealed to such persons. In fact this should not be imparted at religious congregations, rather it should be imparted to individual in a secluded place. He further told Cola king that he would one day become a great *yogin* and be known as Matsyendranātha or Colanātha.

He then extols the secret knowledge revealed by Lord Siva, which is know-able through grace of the Lord from a *Guru*.

### **Second *Paṭala***

This *paṭala* contains 67 verses in *anuṣṭup* metre. After telling Lord Siva that he had very kindly revealed the eternal *Sāmbhava yoga sāstra* to her in the past, Goddess Pārvatī now asks for detailed elucidations from him from the practical point of view. She puts a number of questions to him pertaining to the actual performance of *yoga* (*Saiva yoga*) such as the mode of purification of one's physical body, use of different kinds of *āsanas*, breath control (*prāṇāyāma*), withdrawal of senses and

mind from worldly objects (*pratyāhāra*), the yoga of meditation (*dhyāna yoga*), *Kuṇḍalinī yoga*, use of medicine, *Vetāla Siddhi*, *Añjana Siddhi* etc. Taking up her queries one by one, Lord Siva replies to them separately in this chapter and the following chapters.

This chapter takes up the question of mode of purification of spiritual adept's physical body (*deha Suddhi*) as it constitutes the first step towards the achievement of the ultimate goal in life. Lord Siva tells Pārvatī that cleansing of one's physical body is essential without which he cannot hope to realise the ultimate goal even during the course of thousands of births. The purification of body can be achieved by taking bath in water, or with smearing of ashes on body. Detailed description of the actual mode of taking bath has been given. Lord Siva tells her that bath should be taken in prescribed manner. Different kinds of *mantras* have been suggested which are required to be uttered (V. 16) at the time of pouring water on the different limbs of the body (V. 20-21). Simultaneously, *nyāsa* (assignment of *mantras* in limbs) and *japa* (repeated utterance) of *mantras* as laid down in the *Sāstra* are to be observed by spiritual adepts (V. 21). This results not only in the destruction of all kinds of sins on one hand but also accumulation of merits accruing from bath in the holy waters of all holy places on the other.

Lord Siva continues the description of mode of purification by bathing with ashes in detail (V. 23-24). The ash is to be placed on the left hand, and with the assignment of *mantras* on the different parts of body and the both is to be accomplished with the right hand (V. 25). *Mantras* are to be uttered every time while bathing with ashes is to be performed (V. 36). In this way cleansing of physical body is to be effected everyday in the morning (44a). Lord Siva then describes the manner the spiritual adept should perform *prāṇāyāma* which also goes a long way towards purification of body internally.

(V. 47). The details of actual performance of *prāṇayāma* (breath control) and consequences of such performance have also been given (V. 49-55). All these result in the burning up all kinds of impurities that lie within the body, thereby rendering it as divine (V.63). The purification of body must always be accompanied by utterance of suitable *mantras* to ensure efficacy of the act of purification. otherwise merely pouring of water from thousands of jars or ashes from hundreds of baskets on body cannot bring about the desired result in thousands of years (V. 66b-67a). But, on the other hand, if one follows the purification of body by bathing in the prescribed manner, one can accomplish complete purification within six months. (V. 67).

### **Third Paṭala**

This chapter contains 46 verses in *anuṣṭup* metre. Here Lord Siva straightway begins with description of different kinds of *āsanas* (sitting postures) which are essential for attaining quietitude. The *āsanas* described here *Viṛāsana*, *Kūrmāsana*, *Svastikāsana*, *Kukkuṭāsana*, *Mayūrāsana*, *Vyāghrāsana*, *Padmāsana*, *Vijayāsana*, *Dṛḍhāsana*, *Cīḍdāsana*, *Siddhāsana*, *Vṛśabhbhāsana*. Not only these *āsanas* have described in detail, the benefits accruing from practising them both in spiritual and physical terms have been spelled out. It has said that the spiritual adepts should practise *āsanas* in secluded place free from disturbance by wild animals, on well-levelled ground, which must be made fragrant with incense. These should not be practised all of a sudden or hurriedly, but slowly and carefully under guidance of expert teacher to avoid any undesirable consequences.

### **Fourth Paṭala**

In this *Paṭala* containing 95 verses in *anuṣṭup* metre, Lord Siva takes up the third query from Pārvatī about mode of breath-control (*prāṇayāma*) which is an indispensable part of the *Sāmbhava yoga*. He defines yoga as perfect subjugation of *Prāṇa* which is capable of bringing

about Siddhi. At the outset, Lord Siva mentions conditions, physical and circumstantial in which *prāṇāyāma* should not be practised, such as when one is suffering from dyspepsia, acidity, dysentry, vomiting etc. in a place full of flies, mosquitoes or wild animals or on banks of rivers, ponds etc. in funeral ground and so on. The spiritual adept should select a lonely place e.g. hermitage, away from crowd where he should spread *āsana* of deer skin. Sitting comfortably there in the company of expert teacher, he should practise exhalation, inhalation and stoppage of breath called *recaka*, *pūraka* and *kumbhaka*. All the three modes of breath control have been described in detail. As the spiritual adept makes good progress in achieving good control over breath, certain signs indicating his progress towards realisation of goal are noticed by him. For example, he first hears *cincin* sound within him followed by tingling sound, thereafter sound of lute, bell, drum, humming sound by bees, sound of big drum and so on. He also notices other signs on his body, such as perspiration on his body, trembling sensation on his neck, body etc; he develops power to hear sound from afar, to see things lying at great distance, to fly in air etc. While these signs indicate good progress, certain other symptoms indicating obstacles may also develop e.g. hiccup, cough; he may experience intense pain in ear, both eyes; he may suffer from some diseases like excessive bile secretion, intense pain, dysentry, fever, swooning etc. When such things happen, he should take appropriate steps to control them taking proper medicine, performing *yoga* etc.

When he is able to control his vital breath (*prāṇa*) after performing *yoga* called *Prāṇāyāma* for a long time, he achieves finally *Siddhi*.

### **Fifth Paṭala**

This Paṭala containing only 17 verses in *anuṣṭup* metre deals with *Pratyahāra* (withdrawal of senses from objects). The withdrawal of senses from external objects

is essential for stilling of mind which normally remains disturbed and constantly shifting from one object to the other. The mind is intimately linked with senses, hence, emphasis has been laid on the withdrawal of senses. A spiritual adept has to strive hard for effecting this withdrawal. The mind is the chief instrument for achieving the supreme goal, hence, the control of mind through the withdrawal of senses should be the main concern of spiritual adepts. The subjugation of mind the first step of yogic discipline, its control is the *tapas*. The practical method for withdrawal of senses both cognitive and motor has been indicated e.g. the sense of hearing is of the nature of *sabda tanmātrā*, hence, it should be concentrated and dissolved in the ether and thus its functioning should be controlled and finally withdrawn and so on.

### **Sixth Paṭala**

This *Paṭala* containing 31 verses in *anuṣṭup* metre describes the mode of achieving perfect concentration of mind (*dhāraṇā*) after it has been stilled by the withdrawal of senses from the external objects. Lord Siva tells Pārvatī that the concentration of mind is of three kinds, one, concentration achieved through the control of vital air called *vāyu dhāraṇā*, two, concentration on *Agni* in association with *Marut* called *Āgneyi dhāraṇā* which leads to achievement of perfect body free from diseases and feeling of hunger, thirst etc., three, *amṛta dhāraṇā*, i.e. concentration on nectar of felicity or divine blessing. The practice of the concentration of mind gradually leads to achievement of various kinds of *siddhis*. The Yogins practising concentration of mind sometimes face various obstacles put up by such sub-human such beings as *Guhyaka* etc. or diseases. It is therefore enjoined that special offering should be made for them to ward off these obstacles. The utterance of some special kind of mantras in prescribed manner is recommended. The propitiation of various deities presiding over different quarters, earth

as *dikdevatā devakanyā*, *dinnāya hāga Kanyā* is also prescribed.

### Seventh Paṭala

This *Paṭala* has 90 verses mostly in *anuṣṭup* metre. Herein Lord Siva tells Pārvatī about the perfect kind of *dhyāna-yoga* (yoga of meditation) the practice of which leads one to achieve the position of Īsvara (Lord). The meditation should be performed by the spiritual adept sitting on the earth in the posture described above. He should meditate on the supreme *Tattva* (Being) with unflinching mind, imagining his own body to be an abode of gods. He should imagine in his body *Paṭala* as his legs, the earth as the mid-part of body, heaven etc. as his head, the different divisions as hands, sun and moon as his eyes, the stars as his ornaments, the ocean as his dress and so on. This would pave way for experiencing the entire universe to be existent in his body as identified with himself and also result in stilling of mind. Thereafter he should meditate on Siva and Sakti as existing in his heart-lotus. A graphic description of the form of Siva radiating on all sides effulgence like that of morning sun and nine-fold Saktis has been given to enable the spiritual adept to obtain a glimpse of divine form while meditating. Similarly, a pen picture of the Goddess is also given to achieve similar result. One who succeeds in visualising Siva and Sakti with all their divine glory existing in oneself gets freedom from death disease and old age. He then experiences his identity with the supreme Being and himself becomes the Lord. He begins feeling "I am Siva," "Siva is none else than myself." "I am beyond thought and becoming and therefore, the world". A new vision dawns on him, he begins experiencing "I am the Supreme cause, the first Being, the infinite *Samvit*, the effulgent divine light etc". When he has all these spiritual experiences of highest order, all indicative of his divine essence, there is no doubt about his achieving the *jīvanmukti* state. All worldly experiences that are con-

trary to the divine experience, than dissolve and merge into the supreme being.

Alternative mode of *dhyāna yoga* (yoga of meditation) is mentioned. A spiritual adept can also meditate on the Supreme Being in the form of pure flame of light, illuminating the middle of his heart-lotus. It is in the form of thumb but has the effulgence similar to that of the crores of sun. Or it is *Kadamba* shaped, shinning brilliantly and illumining all around like the sun amidst the middle of stars. The meditation of the Supreme Being in this way results in the accumulation the power by the spiritual adept in his body. Then the nectar of bliss starts oozing and spreading in his body, this results in his experience of delight. The *yogin* should visualize all this in body when he starts experiencing "I am all this" "I am all this". He remembers his divine nature and thereafter becomes identified with the Supreme Being. The *Siddhi* thus obtained is called the *Sāmbha Siddhi*.

The spiritual experiences that the *yogin* has after experiencing his identification with the supreme deity are given in the concluding verses in the words of the *yogin* in the first person.

### *Eighth Paṭala*

This *Paṭala* contains 83 verses mostly in *anuṣṭup* metre. It begins with the detailed description of the mode of inner worship by Lord Siva. He says that the spiritual adept should retire to secluded holy place, congenial to this particular kind of worship, and then conduct the worship with calm and unruffled mind, offering imaginary scented flowers to six *cakras* in his body, especially the topmost, *dvādasānta*, in the prescribed manner. He should worship incessantly Sambhu accompanied by his consort Sakti, imagining them to be residing on an island of jewel surrounded on all sides by an ocean of nectar. Lord Siva then gives graphic description of the foliage, flowers such as groves of *mandāra*, *pārijāt*, *kadamba*,

*candana, vilva, nāga, asoka, dādima*, mango etc. beautiful flowers like *campaka, bakula, mālati* etc. The whole place is scented by fragrance of flowers and filled with the chirping of birds of different kinds e.g. ducks, cranes, *cakravāk, camari*, cows etc. He should imagine the existence of jewel-decorated beautiful *mandapa* on an island in the midst of nectar filled great lake. He should visualise in his imagination eight doors in the *mandapa*, each one bedecked with garland of flowers, metal jars, lamps, mirrors. The entire area should be imagined as scented by the scent of musk, camphor, *agaru*, sandal wood. The chief deity Siva and Pārvatī should be imagined as sitting on the bedecked throne, Siva wearing the hide of tiger and Sakti or Pārvatī putting on divine dress and beautiful ornaments. Both of them appear to be radiating light of knowledge and power all around themselves. The spiritual adept should worship both the god and the goddess, making appropriate offerings, all imaginary in the prescribed manner.

Lord Siva describes alternate mode of internal worship of the god in which imaginary offerings are made to the god who is imagined as sitting on the six petalled lotus on the *mūlādhāra cakra* within the yogin's body. The spiritual adept should imagine the god to be of nature of brilliant light, illumining his whole body from inside. The god is none else than his real self, the divine essence. He should imagine the light emanating from the lord sitting on the *mūlādhāra cakra* to be as dazzling as lightning and having the colour of newly risen thousands of sun. He is sitting with Pārvatī. If the spiritual adept continues the worship of Lord Siva and Pārvatī in this manner for a year without break, he is sure to achieve the highest *siddhi*. Even worshipping them for eight months confers on him great *Siddhis*. worshipping them sitting on the *manipūra cakra* for six months leads to the achievement of great *Siddhis*. In this manner Lord Siva tells Pārvatī how the spiritual adept can obtain coveted

results by gradually shifting and upgrading the locus of the seat of the god and goddess on different *cakras* and worshipping them in the prescribed manner for gradually less time. The peak of realisation can be reached by the spiritual adept by worshipping the god and the goddess on the *dvādaśānta* imagining them of the nature of light of autumnal moon and *budha* and showering nectar all around as it were. The *Siddhis* reached by the spiritual adepts following the mode of internal worship of the Lord in the prescribed manner are far more reaching than external worship have been described in detail.

### Ninth *Paṭala*

This *Paṭala* containing 55 verses in *anuṣṭup* metre with verse (No. 47) missing, continues with the description of the process of *nyāsa* i.e. placing letters in the different parts of the body by the disciple under the supervision of *guru*. Lord Siva tells Pārvatī that he would be revealing the secret supreme *mantra* which, when perfected, leads to the achievement of various kinds of *siddhis*, such as conquering death, disease, old age, destruction of enemies, thieves, wild animals etc. It also brings about attainment of various kinds of super normal powers such *anīmā*, *laghimā* etc. The letters for *nyāsa* can be grouped under seven heads e.g. *a-varga*, *ka-varga*, *pa-varga* etc. which represent the seven goddesses such as Dākinī, Rākinī, Lākinī, Kākinī etc. These should be imagined as being with their lords. Then lord Siva goes on to reveal the *mantra* in symbolic language, analysing each constituent letter, symbolic of one or the other aspect of Divine Sakti. He tells the goddess the mode of placing each of these letters in the different limbs of the body by uttering them one by one. The *nyāsa* if properly done at the time of junctures of three divisions of time and at mid night bestows great powers on the spiritual adept doing the same. While doing *nyāsa*, the spiritual adept should imagine that he is sitting on a treasure island in the midst of ocean of nectar, sur-

rounded by gardens of divine trees. He should imagine performing *nyāsa* before the goddess whose graphic description has been given. The spiritual adept should imagine in this way that his body is made of letters which he is uttering together in the form of *mantra*. The *mantra* should be given by the *guru* to disciple while performing initiatory site. The *mantra* uttered by *guru* is potent, when heard and used by the disciple leads to achievement of great powers.

### **Tenth Paṭala**

This *Paṭala* containing 83 verses in *anuṣṭup* metre opens with Lord Siva telling his consort Pārvatī the detailed process of initiatory rite. He tells her that a lonely place in a forest should be selected for this purpose which should be free from visitations by wild animals. The venue for the rite should be levelled and cleaned, and then canopy covering the place should be erected. The *guru* should sit on a holy *āsana*, facing eastward; he should drive away all possible obstacles coming in the way through his performing control of breath. He should draw *maṇḍalas* (names not specified) in front of him, and on the right side, and should put a quadrangular shaped vessel with circular middle part in the front of him. On this vessel he should put the conch-shell and a vessel with plate. He should then fill the place with scented stuff. Then considering the (round) vessel as the disc of the sun, he should regard the water to be full with *soma* and utter appropriate *mantras*. He should then worship the main deity seven times with six limbs, and after bathing the deity, he should meditate. Then he should consecrate all the objects assembled there for worship by sprinkling. He should also sprinkle holy water on the left and front sides. Sitting in *garuḍa* posture, he should stop the movement of *vayus* in *nāḍis*. He should then sanctify the quadrangular vessel by uttering the *varṇas* *da* and *ṇa* and put in the circular part of the lotus flower.

Lord Siva further tells Pārvatī he would then describe

*mandalas* ka which is to be used in worship for attaining desired result. Then Siva goes on giving a list of letters in a particular sequence, each one symbolising some deity or element or presiding deity of the element which the adept should utter to invoke their powers. Lord Siva gives details of the mode of worship such as, filling up jars after their purification, showing of appropriate *mudrā*, use of flowers, and incence material etc, drawing of figures of *mandalas* and *yantra* etc. The mode of meditation of deities etc. is also given. The position of different deities on different sides of the worshipper is also indicated. In this connection the names of some deities, the embodiments of different aspects of Divine Sakti, such as Dakini, Rakini, Isani, Indrani etc. and number of *yoginis*, *yakṣas*, *Rākṣasas* (sixteen in number) are mentioned who also should be propitiated for attainment of *Siddhi*. The worship of eight Bhairavas such as Asitāṅga, Ruru, Caṇḍa, Krodha, etc. and Bhairavī like Vārāhī, Bhadra, Aindrī, Cāmunda, Kālarātri, Mahālakṣmī etc. has been commended. The worship of their respective Vāhanas (carriers) has also been prescribed. All these lead to the attainment of eight kinds of *Siddhis*. The details of worship have been graphically described with meticulous care.

### **Eleventh Paṭala**

This Paṭala, containing 57 verses in different metres, describes the various *mudrās* that are to be shown to the goddess after her worship has been completed in the prescribed manner described in the earlier chapter. The *mudrās* described are *Khecari*, *Dīpamudrā*, *Sīṅga mudrā* and *Saubhari*. After showing these *mudrās* which are said to yield very good results, the adept should propitiate Gourināth uttering *pādukāmantra* and offering *kārana*. He should recite hymns in praise of lord Siva, Bhairavī, Kākinī, Lākinī, Śākini. Hākinī all *yoginis*, seven *yogis*. He should offer food to the gods and goddesses and then distribute *prasāda* to all there who participated in

the worship. He should perform *mātukā nyāsa* in the body of disciple and then give him the *mantra* for constant recitation. *Dīksā* is a must for the disciple without which nothing worthwhile can be achieved.

### **Twelfth Paṭala**

This *Paṭala* containing 61 verses mostly in *anustup* metre opens with the detailed description of *sādhanā* with the help of meditation of *mantras* by Lord Śiva. It has been ordained that this particular mode of worship should be performed in a lonely place, such as on the banks of a river or sea shore or on top of the mountain or else in temple or at home. The details of the rite of worship is also given. If the worship of the goddess is performed in prescribed manner for long period it leads to the attainment of various kinds of *Siddhis*. For example, if worship is carried on for three years together with *japa* for 100000 times (one lac times), it destroys all sins for seven births & rebirth, if it is carried out for 200 thousand times, it frees him from bondage due to *karma Samskāra* during the period births and rebirths for 1 crore ties and so on. The various kind of *Siddhis* e.g. omniscience, complete mastery over words, power to stop operation of natural laws etc. can be attained by practice of *japa* of *mantra raja*, for millions of times.

### **Thirteenth Paṭala**

The thirteenth *Paṭala* containing 41 verses interspersed with prose portions deals with the different kind of *nyāsa* or the ritual of placing or fixing of letters in different parts of the body which are believed to be so efficacious in transforming the gross physical body of the spiritual adept into one that of divine being i.e. Bhairava in just six months. Lord Śiva describes in detail the ritual of *nyāsa* of different letters forming the *mātrikās* in different parts of the body along with meditation or imagination producing different kinds of results. Actual ritual of *nyāsa* or ritual for placing different letters in

different parts of the body has been given in detail in the prose portions.

### **Fourteenth Paṭala**

The fourteenth *Paṭala* in 79 verses deals with *Khecarī* wisdom which when mastered, makes one immune from old age, death and disease. Lord Siva told Pārvatī that *Khecarī* wisdom is very rare but it is capable of bringing about very good results. It has to be obtained either from *guru* or from works dealing with this secret wisdom. It is a practical wisdom which has to be followed and practised in assembly of spiritual adepts, otherwise it cannot bring about desired result. The importance of *sāstra* for acquiring this wisdom has been emphasised. It has stated that many tantras have been revealed by the lord but this wisdom does not figure in them. Only special kind of tantras such as *Mahākāla* (*Mahākāla Saṃhitā*, a text belonging to the Kāli tradition of Sāktas, a published work or *Mahākāla* *yoga sāstra* by Ādināth which describes in detail the *Khecarī Kriyā*), *Martanda Viveka* (*Sāmbara Tantra*, unpublished Sākta text), *Visuddhesvara* (*Saṃhitā*) a text not available, *Galasa* (*Yoginījāla*, text dealing with *Khecarī Vidyā* published) deal with *Khecarī Vidyā*; all of them were revealed by Lord Siva himself. These texts should be studied with the help of *guru* and followed in toto. These texts contain secret *mantra* and also described how this *mantra* is to be used in a particular manner, the texts must be carefully preserved. Lord Siva then goes on to indicate in esoteric language the *mantra* formed out of the letters fixed in different parts of body. This *mantra* is to be repeatedly uttered by the spiritual adept which leads to the achievement of different kinds of *siddhis*. Other uses of the *mantra* resulting in purification, eradication of various kinds of diseases have been described. The manner of using this *mantra* with the help of different limbs in the body has also been mentioned. It has been said that if the spiritual adept is able to use the *mantra* for long time

such as one, two, five or twelve years, he can achieve siddhis of different kinds such as oozing of nectar from the tongue, hardening of body like vajra, hearing of sound for great distance of seeing things from distance, etc. He can even travel in sky and so on.

### Fifteenth Paṭala

This Paṭala containing 83 verses in *anustup* metre with one (No. 19) missing, opens with the description of *Khecarī Vidyā* by Lord Siva, which incidentally is the continuation of the preceding one. He tells Pārvatī the secret of the closed door holding, the Brahma-nectar is very difficult to know. The nectar lies in the store which has four faces or openings; on the eastern side lies the door Krita, on the Southern side lies the secret door, on the western lies Siva and the Pāratpara on the northern side. A spiritual adept who succeeds in breaking open eastern opening with the help of the tip of tongue, tastes the nectar. If he does so for half a month he can become the lord. Breaking open the Southern opening by the tip of this tongue if the spiritual adept tastes the nectar for one month, he can become lord. Similarly if the spiritual adept tastes the nectar breaking open the western and the northern doors for one month, he can become the Arthesvara and Kāmesvara respectively. But if the spiritual adept is able to drink the purest kind of nectar lying pent up in the *brahmarandhra*, he immediately can attain *jīvanmukti* (liberation while in body). It is enjoined that the spiritual adept should do this every month in order to obtain freedom from all kinds of diseases. The method of obtaining the nectar palatable, cool and white in colour using his tongue is given. The nectar is capable of making the spiritual adept knowing the true meaning of all scriptures within two months and omniscient within four months. In five months he can attain great siddhi, within six months taste great bliss, within seven months he can become lord of all creatures including goblins and demons and so on. Eight *kalās* (phases) of

moon called *Somakalās* have been described in this context as these have connection with the nectar which increases gradually to reach its zenith with the eighth *kalā*. The spiritual adept attains *Khecarī Siddhi* with the eighth *Kalā* when he experiences the zone of *soma* or nectar in the space between the two eyebrows and drinks it. His body then becomes as hard as *Vajra*. He should continue to drink the nectar now flowing down in a stream. Various kinds of *siddhis* following drinking of nectar have been described. The manner in which the Supreme *Sakti* lying coiled up in the *mūlādhāra* should be aroused has been mentioned. The position of various *cakras* in the body and the way the *Kuṇḍalini* *Sakti* should be made to rise up has been described. It has been stated that as the *Kuṇḍalini* *Sakti* passes through different *cakras*, there is shower of nectar which the spiritual adept should drink, resulting in attainment of different results. It has been enjoined that the spiritual adept should douse his entire body. It has been mentioned that the two *nādis* *idā* and *pingalā* are called *Ravivāha* and *Candra Vāha* respectively as they serve as channels for the flow of poison and nectar respectively.

Then Lord *Siva* describes the store house of the nectar which lies on the forehead region just above the vertebral column, shinning like resplendent moon. It is said *Siva* is stationed with *Sakti* embracing him, radiating illumination like that of the sun. *Siva* is in the form of phallus which exists in a triangle shaped *mandala*. Graphic description *Siva* and *Sakti* is given and it is enjoined that they should be imagined in that way and meditated upon. Certain rituals have also been prescribed which when performed results in experiences which should not be disclosed. *Khecarī mudrā* which is capable of bestowing highest *siddhi* after destroying death, has also been described.

### **Sixteenth Paṭala**

This *Paṭala* containing 144 verses in *anuṣṭup* metre continues the description of *Yoga* (Spiritual discipline) of

unique kind. It opens with description of various kinds of obstacles that the spiritual adept has to face while pursuing spiritual discipline also their remedy. It mentions several kinds of bodily obstacles viz. drying up of limbs, hunger, lethargy, itching, sensation, paleness of body. As remedy freeing mind of all thoughts about object, taking of a kind of drink, rubbing of body with the juice of particular herbs etc. have been prescribed. The spiritual adepts have been enjoined to drink the nectar oozing from the *Sahasrāra* cakra with the help of curled tongue which removes hunger and lethargy and also rub the same to remove paleness of body. There are many other kinds of obstacles that arise from different diseases which spiritual adept has to face e.g. disease of eye, dryness of body, burning sensation, pain in teeth, vomiting high fever etc. The remedies all pertaining to spiritual discipline such as control of breath, forcing *Kuṇḍalini* to rise up, have been laid down. It has been stated that when the yogin starts hearing the *nāda* from within his body, all diseases, gradually disappear. Various kinds of *nāda* (sound) such as *jalanāda* (Sound resembling flow of water), *māhagajavarānāda* (Sound of elephant), *Simhanāda* (roaring sound of lion), *meghanāda* (thunder sound of clouds) etc. which are heard by the Yogen after the practice of control of breath lasting for different periods of time indicate the curing of various kinds of diseases. The yogins are enjoined to practise meditation with calm mind for long time, which culminates in his achieving freedom from old age and death.

Like bodily obstacles, there are four fold *Nādadoṣas* which can be cured by certain actions of tongue, such as moving up piercing the palate, drinking of nectar etc in the prescribed manner. Once the yogin carries out all these exercises with his tongue, he attains freedom from old age, death and disease as become perfect in the sāstras and equipped with powers like *anīmā*, *laghimā* etc. This is because all powers lie on tongue, even

bondage and liberation lie on the tip of the tongue. Hence proper use of tongue is essential for achieving perfection. It is therefore laid down that the spiritual adept should concentrate his mind on the tip of tongue, thereafter raise the vital air from the *mulādhāra* centre upto the highest level. He should meditate on the highest *tattva* which lies beyond all and wherefrom the milky way flows down. If one drinks from that holy water, then within a month he could develop strong body like that of *Vajra*, divine body, divine speech, divine look, and divine intellect. He then visualises the goddess of wealth satiated fully on drinking the highest nectar, sitting on the tip of his tongue. The spiritual adept then is able to acquire the entire kingdom of Yoga. i.e. the body characterised by five treasures viz the *Kuṇḍalī* power, the *susumnā*, the tongue, upper palate, and *brahmarandhra*. All these are instruments for acquiring great powers and ascent to higher spiritual level. When the spiritual adept is able to raise the vital air through the narrow path of *susumnā* which is like the spider web going up, replete with dazzling illumination like thousands of sun, and piercing through the different *cakras*, reaches the level where *Svayambhu Siva* resides, he is able to drink from the ocean of bliss, cool and refreshing. He then becomes fully satiated by the experience of bliss, and obtains divine vision. He develops the capacity of moving around in the sky, his body free from disease and death. He is able to travel through the three *lokas*. He becomes equipped with the great spiritual powers such as *anīmā* (capacity to assume the form of atom) etc. He develops within him power equal to that of thousands of elephants.

The text then turns to the esoteric description of the different *nādis*. It tells that the resplendent *susumnā* lies between two other *nādis*, called *idā* and *pingalā*, also called the Ganges and Yamuna. The spiritual adept should rest in his *Sakti* till he experiences himself the ecstatic bliss, following the knowledge of the Supreme

Being. He then experiences surrounded by bliss and peace everywhere, reaching the highest level of spiritual elevation. He then gives up performance of rituals, study of scriptural texts.

He should however engage himself in the worship of the image of Śiva day and night. Such spiritual adept is sure to attain immortality and omniscience within six months. He is able to pierce his way through the 'Stars and moons' and visualize the dazzling light comparable to that of thousands of suns.

He remains enjoying the glory of his spiritual attainments, if he chooses to remain in this world in mortal frame to dispense divine grace to others. Later at the time of cosmic dissolution, he takes his place in his real divine nature, leaving the mortal frame.

### Seventeenth Paṭala

This Paṭala containing 60 verses on *anuṣṭup* metre opens with a question posed by the goddess on the nature of *Khecarīvidyā* and the yogic discipline leading to its attainment. Lord Śiva first explains the significance of this spiritual wisdom which has not been described openly in other Tantric texts though it is capable of bestowing the highest *siddhi* and also warding off of old age and death.

Lord Śiva describes the esoteric practices, mainly in terms of the arousal of *Kuṇḍalinī* Śakti though different centres by control of breath. As the *Kuṇḍalinī* Śakti ascends resting in different centres, such as *mūlādhāra* where it rests coiled in the form of the *bindu* on the four petalled lotus, through the *Svādhisthāna* on the twelve-petalled lotus, *maṇipūra* etc., he has different kinds of spiritual experiences. On these levels exist the different deities whom he visualises. For instance, Brahma, Viṣṇu, Rudra, Īśvara and Sadāśiva exist on the 'level of Ājñā cakra, all radiating their resplendence all around on that particular level. Lord Śiva tells the goddess that all these yogic practices should be performed under the strict

supervision of the teacher who should first test the capacity of disciple before initiating him to the extremely secret yogic discipline. In order to preserve secrecy, the *guru* should choose lonely place for imparting instructions to the disciple. The *guru* then should reveal the secret knowledge which is not available anywhere except from the lips of the teacher. The teacher should be propitiated like a god because he alone can deliver the supreme knowledge capable of bringing about the divine union of the individual with the Supreme Being. The disciple should faithfully obey all commands given by the *guru*, perform the spiritual discipline as instructed by him. Only then he can reach the supreme goal, and not otherwise.

### ***Eighteenth Paṭala***

This *Paṭala* containing 72 verses in *anuṣṭup* metre describes in detail all the practices the disciple should perform to reach the supreme goal. The *Kula* worship should be carried out in lonely place, free of disturbance. The place should be properly decorated with flowers, vermillion and prescribed diagrams of *mandalas* and performance where the spiritual adept should sit in proper posture. He should have full control over his breath, mind and senses so that he could concentrate on the divine Sakti laying coiled in the *mūlādhāra Cakra*. By stopping his breath, he should force the divine Sakti to rise up in conjunction with the *nāda* and the radiating illumination till it reaches the *Brahmā* opening on the top, where he should get it merged in the void, which is the root cause of the emergence of creation. After he reaches that level, the nectar of *Kula* in the form of bliss gushes forth which he should drink and then enter the region of *Kula*. He then achieves the highest *siddhi*. This is called the *Khecarīmudrā* which is not revealed even to great yogins. But once the spiritual adept is able to achieve elevation to this high level, he automatically acquires knowledge of all *Sāstras*, gains mastery over all

languages and is able to compose verses effortlessly with the power so gained. Various kinds of siddhis are achieved by the spiritual adept as the Sakti crosses through different centres e.g. when the Sakti crosses the *manipūra cakra*, he becomes attractive; when it passes through the *anāhata cakra* he develops extraordinary physical powers; when it crosses *Visuddha cakra*, he achieves complete freedom from hunger, thirst, old age and disease and so on. Different kinds of experiences that the spiritual adepts have in course of their yogic practices prescribed in the Kula tradition have been described. It is said that within one year the spiritual adept attain *jīvanmukti*. He then is able to see the universe around him is new light, the light of divine illustration. He then is able to retire to divine regions such as *Candradvīpa*, *Kailāsa* which lie beyond the mortal world and enjoy bliss perennially.

### **Nineteenth Paṭala**

This Paṭala containing 27 verses in *anuṣṭup* metre describes in detail the mode of contemplation (*dhyāna yoga*) according to the Kula traditions. It enjoins the spiritual adepts to imagine that the entire universe is their own physical body which is replete with bliss of their pure consciousness-nature, after affecting self-expansions or universalisation. When this is achieved by them, they rise above the world of time and space, thereby achieve freedom from death, disease and change.

### **Twentieth Paṭala**

This Paṭala containing 31 verses in *anuṣṭup* metre describes in detail the various kinds of yogic powers that the spiritual adepts develop within themselves through deep contemplation and meditation. □



# मत्स्येन्द्रसंहिता

।ॐ श्री गणेशाय नमः ।  
। श्री नाथाय नमः ।

[f 1a]

ॐ वन्दे संभुजगन्नाथं (शम्भुः) सर्वविज्ञानधीमयम् ।  
सर्वागममहारत्नधाम(म्) सागरमीश्वरम् ॥१॥  
अप्रमेयगुणाधारं सर्वैश्वर्यफलप्रदम् ।  
वन्दे(५)हं शांभवीसूनुं हेरंभं विश्ववन्दितम् ॥२॥  
सर्वशास्त्रकलाधारं सर्वज्ञत्वप्रदायिनी (नीम्)  
वागीश्वरीमहं वंदे (वन्दे) वागीश्वर्यप्रसिद्धये (वागैश्वर्य०) ॥३॥  
अशेषदुरितव्रातनीहारकुलभावनः ।  
शिवादिगुरवो महं प्रसीदं तु (प्रसीदन्तु) कृपालवः ॥४॥  
शिवशैवागमां भोयो (शिवशैवागमाभ्यां यो) सम्य(क्)-क्रीडाविनोदिनम् ।  
मत्स्येन्द्रनाथमानौमि (मत्स्येन्द्रनाथं नौमि) सर्वज्ञं योगिनां  
वरः (वरम्) ॥५॥  
येन शंभुमुखोद्दीतं शास्त्रसारं सुदुर्लभम् ।  
सम्यग (सम्यगा?) श्रावितं वन्दे मत्स्य (त्स्येन्द्र) नाथमकल्प्यं  
(षम्) ॥६॥  
पुरा योगिदरः (योगीवरः) कश्चिदभीक्ष- (च्छ)-त्सिद्धिमात्मनः ।  
चचार धरणीमेतां निरहंकृतिः ॥७॥  
स पुर्व (पूर्व) दासजातीयो नावमारुह्य सागरे ।  
वडिशेन महामत्स्यानानयत्यति नृ(घृ)णः ॥८॥

कदाविचि?) सुलिने नद्या गुप्ताचारपरायणान् ।

शैवागमोक्तविधिना सपर्यासक्तमानसान् ॥६॥

ददर्श ब्राह्मणान्साधून् विविक्ते भक्तिभावनात् ।

समाससादरं येवं (?) दृष्ट्वा च वडिक्षा-(शा)-युधः ॥९०॥

जालोद्यतकरं तं च दृष्ट्वा त (तेऽ) पि द्विजोत्तमः (माः) ।

वभुव्यर्थिताः सर्वे षाक (साकं) भयसं-(शं)-किताः ॥९१॥

स चापि तानुपासाद्य दासः समभिवीक्ष्य च ।

अब्रवीत् के भवंतो (भवन्तो) स्मिन्पुलिने(ऽ)त्र समागताः ॥९२॥

[f 16]

किमिदं क्रियते कर्म भवद्विरिह गूहितैः ।

ब्रत (ब्रूत) मे सकलं विप्रा भवतामत्र संस्थितम्

(संस्थितिम्) ॥९३॥

ते चापि प्रोचुर स भस्याभिः त्र (अस्माभिः) (पूज्यते?) परमेश्वरः ।

शम्भुर्गिरिजया साकमर्च्यते शास्त्रमार्गतः ॥९४॥

नेदं च विदितं कर्म सर्वज्ञेन शिवेतवं (शिवेतरेण) ।

घृणीतं पशुमापाशौ (पशुपाशौ?) च वेदनायातनाहतम् ॥९५॥

य शिवोक्तामिमां साधु सपर्या गुप्तमाचरेत् ।

जीवन्मुक्त (मुक्तः) स विज्ञेयः सर्वदीष्यच (दीष्य) भयोत्थितः ॥९६॥

तस्माद्विमुक्तैरस्माभिः पूज्यते परमेश्वरः ।

प्राक् ध्याय (ध्यात) बहुदीषाणि (-बहुदोषाणि) प्रवदन्ति

बहुर्मुखानि ॥९७॥

स सम्यग्वेदिनः पूजामिमां ये विघ्रयन्ति हि ।

ते योगिनीशापहताः विनश्यन्त्यचिरेण तु ॥९८॥

तस्मात्त्वयापि सन्मार्गरक्षासंप्राप्तबुद्धिमान् ।

न वक्तव्यमिमं गुह्यं लोकद्वयजिगीषुणा ॥९९॥

यदि त्वमिदमन्येषां न वदिष्यसि दासज (कदाचन ?) कदाचन ।  
 षष्ठ्मासात्तदयस्य (०मासादासादयसि) स्वसिद्धिं परमदुर्लभाम् । २० । ।  
 इत्युक्तो (०त्युक्त्वा) वा च (वाचः) तान् भूयः  
 सान्त्वयन्निव दाशजः (दासजः) ।  
 नाहं वक्ष्यामि भद्रं वः (?) परेषामीदृशीं स्थितिम् । २१ । ।  
 युष्म(द)द्वेष न मे कश्चिद्द(द) धूर्य व्रजत निर्भया(याः) ।  
 जालो(५)स्म(द)दैवतं तेन शयेमेनान्यथालयः (?) । २२ । ।  
 इत्युक्ता (उक्त्वा) स्ते (ते) न विश्वासं प्राप्य नियांतिकं (निर्यात्रिकं)  
 च तम् ।  
 प्रोचुः परमसंतुष्टास्तस्यानुग्रहकारिणः । २३ । ।  
 किमीहसे धनं दत्तमस्माभिरथवा प्रियम्  
 विद्यां वा दुर्लभतरां ब्रूहि यत्ते मनोमयम् । २४ । ।  
 तैरुक्तः स महाविद्धि (०सिद्धि)रित्युवाच कृताज्जलिः ।  
 विद्यां दत्तामभिच्छामि (अभिजानामि) भवद्धिरतिदुर्लभाम् । २५  
 [f 2a]  
 ततश्च (तदस्य) स्त्रे(ह)वरं भावं दृष्टा (दृष्ट्वा) प्रोचुर्विदां वराः ।  
 अनेनाभृतमस्येन महापातकहरिणा । २६ । ।  
 नि(र्द्धु)ताखिलपाया(०पापा) रुचं(रुचां)विद्यां दिव्यामवाशयसि  
 (०वाप्यसि?) ।  
 इत्युक्तः सेभिषेकानां (साभिषेकानां) सप्रसादां यथाविधि  
 (विधिः) । २७ । ।  
 दद्वु (ददुः) विद्यां महात्मानो योगिनीनां महोदयाम्  
 दत्वा विद्यां च संदृश्य (संदृश्य) योगित्वं च धीमतः । २८ । ।  
 प्रोचुर (प्रोचुः) नम (तम्?) कर्मज्ञाः सखेहमनुशासनम् ।  
 जपोध्यान परो (जपध्यानपरो) नित्यामिमां विद्यामतन्त्रितः । २९ । ।

वर्षत्रयेण या सिद्धिर्जायते ह्यजरामराः  
महेश्वरप्रसादेन जायते सिद्धिरुत्तमा । । ३० । ।

षण्मासाज्ञायते सत्यमित्युक्ता (‘मित्युक्त्वा’) प्रययुर्द्धिजाः ।  
दासो(५)पि तत्परित्यज्य स्वजालवडिशादिकम् । । ३१ । ।

त्यक्तसंसारबन्धुश्च पशुपाशविवर्जितः  
तस्मिन्नेव सरि(इ) द्वीपे जपन्नास्ते महायशाः । । ३२ । ।

तपस्याभिरतस्यास्य विजितेन्द्रियपते (‘पद्धतेः’) ।  
वत्सरार्धमतिक्रान्तं अहोरात्र समं तदा । । ३३ । ।

षण्माशन्ते (‘मासान्ते’) महाभागे (‘भागं’) स्नातुमप्यागतं जले ।  
जग्राहासाद्य (जग्राह आयाद्य) व (च) महान् ग्राहो दैवप्रवोदितः

(‘प्रचोदितः’) । । ३४ । ।  
गिरिकूटनिभस्याग्य ददृष्यध्याङ्गतो(५)पि सत् ।

नमभाभां (‘२’) प्राच्य (‘१’) स्तत्तकोत (‘कोट)रं वह्निना । । ३५ । ।

मत्स्यग्रस्तं स्वमाभान् मन्यभानो महाद्युर्तिः ।  
तत्रापि जयन्नेव (जपन्नेव) निनाय कतिचिद् दिनम् । । ३६ । ।

एतस्मिन्नेव कलि (काले) तु कैशाला(कैलासा)द्रिनिकेतनम् ।  
पप्रच्छा (पपृच्छा)साद्य गिरिजा योगशास्त्रं सुगोपितम् । । ३७ । ।

भगवन्मम सर्वज्ञं शर्ष्मो वर्तुं त्वमर्हसि ।

योग (योगं) योगविदां श्रेष्ठं जरामरणनाशनम् । । ३८ । ।

[f 2b]

महीधरेन्द्रसुतया पृष्ठो (पृष्ठ) (उ)वाच महेश्वरः ।

नेहाहं संप्रपश्यामि योगं परमदुर्लभम् । । ३९ । ।

श्रृण्यु स्त्वपरे? देवि सुगोप्यं मृत्युनाशनम् ।

तसाद् विविक्तश्चा (विविक्ताज्ञा) साद्य वसे (वक्षे?)

देशे समाहितः । । ४० । ।

इत्युक्ता (कृत्वा) भगवान् शम्भु पिरीन्द्रसुतया सह ।

प्रययौ जलधेद्वीपं (द्वीपं) विजनं ब(हु)काननम् । १४१ ॥

तश (तदा)सानः क्वचिद देशे विविक्ते विजिते (विजने?) शिवः ।

योगशास्त्रं समाचष्ट देव्यै चन्द्रार्द्ध(र्थ)शेषागः (शेखरः) । १४२ ॥

दासं ग्र(स्त्वा) महामत्यः मर्वतः पारचक्रमन् ।

तद् द्वीपग्रहरं प्राप्य तथा च विधिचार्यादितः । १४३ ॥

तस्योपरिष्टाद् विश्यात्मा (विश्वात्मा) शिवः परमदुर्लभः ।

योगशास्त्रं समाचष्ट गिरिजायै सुगोपितम् । १४४ ॥

मत्यदेहगतः श्रीमान् स च दासकुलोत्तमः ।

सुक्ता शीदखिलं (अश्रीषीदखिलं) शास्त्रं सम्यक्

शंभुमुखोदगतम् । १४५ ॥

य (यः) (पूर्वं विप्रवाग्वज्ञ (वज्ञ) - हतपातकपर्वतः ।

भूयः श्रीशाम्भवं शास्त्रं श्रुतवान्मृतोपमम् । १४६ ॥

तच्छास्त्रं (स्त्र-) श्रवणोद्घृतं (द्घृत-) महापातकसञ्चयं (सञ्चयः) ।

बभ्रव निर्मलमतिः सर्वज्ञः सर्वयोगिराट् । १४७ ॥

भगवान्पि तत्रैव समासा(सी)नो महेश्वरः ।

योगशास्त्रं तदा देव्यै शतकोटिप्रविस्तरम् । १४८ ॥

तु (उ)वाच चाखिलं तेन शुभं देव्यै सुदुर्लभम्

समाप्य शास्त्रं (शास्त्रं) विधिवत् विश्वप(पाः)शङ्करः । १४६ ॥

गन्तुमैच्छत्तम् (भैच्छन् म-) हेशात्मा स्तस्मात्वं (तस्मात् स्व) धामपूजितं ।

अथोवाच जलौकस्य (स) देहमध्यगतो महान् । १५० ॥

[f 3a]

मर्भीक्त (अर्भाष्ट)दर्शनं तस्य शिवस्य परमेष्ठिनः ।

मगवस्त्वमुखोदगीतं शास्त्राणामतिविस्तरात् । १५१ ॥

ग्राहदेहान्तररथेन प्रेरितेन विधानृणा (°तृणा?) ।

ममानुग्रहकामेन भवता परमेश्वरः । ५२ ॥

इदं देशमनुप्राप्य प्रोक्तं शास्त्रमनुत्तमम् ।

विप्रदत्तप्रसादस्य भुक्तपातकपद्मते (°पद्मतेः) । ५३ ॥

न्ययोक्तं शास्त्रं शास्त्रं सुकरं भवतु प्रभो ।

इति व्याहतमाकर्ण्य शंभुः (शंभुं) सृत्वा मुहुर्तकम् । ५४ ॥

प्रोवाच गिरिजां देवीं सर्वलोकनमस्तुतः ।

महादेशोऽयमिति मत्वा पया शुभे । ५५ ॥

प्रोक्तं योगं तद्-(वै)-पि मत्स्योक्तं मर्त्यजन्मना ।

मद्भक्तवचनादेव मत्प्रसादपविवतः (प्रभावतः?) । ५६ ॥

तसादस्य पुनर्दाय्ये वरं मक्तप्रचोदितः ।

सत्यं कर्तुमभिच्छामि (°भीच्छामि) तत्प्रसादाधृतात्मनाम् । ५७ ॥

ब्राह्मणानां वचः श्रुत्वा गुप्तज्ञानविदामहम् ।

इत्युक्तो (तत्त्वो?) त्यादय मत्स्यं तनुज्ञहारस्य (उज्जहारास्य?)

कोष्ठतः । ५८ ॥

योगिन त्वम् दागत्ता (तपुदारात्मा) भगवान्परमेश्वरः ।

कोऽपि दृष्टा (दृष्टवा?) तदा रुद्रं सार्द (सार्द्धं)

गिरिजया स्थितम् । ५९ ॥

चत्रासादं (तत्प्रसादं?) समालश्म्या (समालभ्य?) दिव्यज्ञाननिधिः

स्वयम् ।

तुष्टा व (x) परमेशानं एकाग्रच्छदयोगतः । ६० ॥

ॐ नमस्ते शश्वते देव्यै (देवाय) शिवाये (शिवाय) परमेष्ठिने ।

दिव्ययोगमहाशास्त्रो (°शास्त्र-) शारदायाखिलालने । ६१ ॥

नमस्ते भिगिने (भोगिने) योगदायिने शुभयोगिने ।

महासनय (महासन्नाय) सन्मार्गपालिने मृत्युमूर्तये । ६२ ॥

[f 3b]

डाकिन्यादिमहासप्तयोगिनी वृन्दमण्डलैः ।  
सप्ताधारपदे सम्यक् पूजिताया रुपिणे ॥६३॥

योगिनीनां चतुः षष्ठिः षणा (षणाः?) मध्यनिवासिने ।  
परमामृतसंतृप्त-सद्भावानन्द-मूर्तये ॥६४॥

जीवमुक्तपदप्राप्तिकारणामृतदायिने ।  
भक्तानामरिवलज्ञानप्रदानासक्तेचेतसे ॥६५॥

स्वप्रसादसमुक्तं (?) भक्तपातकराशये ।  
स्वप्रजाप्यान् (?) जप्यादि विधि कोटिविभेदिने ॥६६॥

श्रीशांभवमहाशास्त्रं प्रधानसुरधेनवे ।  
कल्पद्रुमाय भक्तानां कामितार्थप्रदायिने ॥६७॥

स्वशक्तिमहिम....ल पशुपाशाय मायिने ।  
रमणीयगुणाधारमूर्तये लिङ्गमूर्तये ॥६८॥

भैरवाष्टकरूपाय भक्तानां भयहारिणे ।  
अरलाहि (अर्गलाहि) महामन्त्ररुपिणे मन्त्रभेदिनि ॥६९॥  
बर्कविम्बमध्योत्थ (बालार्कविम्ब) सुधाविं....नम्रवंश (?) ।  
सन्तार्पितमहामूर्ति- भेदकोटिशतासने ॥७०॥

भ्वादिकृट(न्य)स्तजटाकालमृत्युभयासने ।  
सद्रिकूट (साद्रिकूट) महादिव्यो-(-व्य) निष्कलारूपरूपिणे ॥७१॥  
क्रादिकृटमहाबीजत्रयसंस्थितशोधनैः (शोधने) ।  
लुब्धमाप्राज्य (लब्धसाप्राज्य) विभवश्रीविद्यायोगयारिणे ॥७२॥

भौतिकादिमहामूलविद्यात्रयसमर्थितान् (समर्थिने) ।  
सद्यः संलब्ध्य (संलब्ध्य) सद्भावपरमानन्दशालिने ॥७३॥

महार्थाभास्त्वादिक्षा लब्ध ब्रह्मादिसम्पदे ।  
 वर्णायपलित (वर्णिपलित) नाशैकमूर्तये (अ)मृतदायिने ॥ ७४ ॥  
 मृमदाशास्त्रीविद्यालब्धमिद्धिपरामृतैः ।  
 कालदात्रालोल (हालाहलोल्लोल) कलनशमकारिणे ॥ ७५ ॥  
 दिव्याभग्निग्राध्वानचन्द्रपृजितविग्रहे ।  
 भ्रगपाणगार्दिहार्णं पापहारिणे ॥ ७६ ॥  
 श्रीशाभवामृतास्वादप्रभायकलेवे ।  
 विनीनपानकत्रातहार्णं परमाणवे ॥ ७७ ॥  
 महाधामाग्र ..... व्यद्य मध्यवासिपटाव्रिंणे ।  
 महामायनास्वादमृतपूतमहातनो ॥ ७८ ॥  
 महाव्याधिमहामृतमहापालितहारिणे  
 मर्वावियवसीन्दर्यगुणमहार्ण (श्रुङ्गार)- वेषिणे ॥ ७९ ॥  
 नमस्ते परमानन्दरूपरूपाय शम्भवे ।  
 महाभूतपिशाचातदिभयहत्रे (हत्ते) महात्मने ॥ ८० ॥  
 महोत्पातमहाघोर दुर्खम्भयनाशिने ।  
 नमस्ते क्षेत्रपालाय लोकरक्षाविधायिने ॥ ८१ ॥  
 गुप्ताचारगुहां प्राणग्रसनासक्तचेतसे ।  
 श्रीमत्यमयमन्मार्गपालकानां महात्मनाम् ॥ ८२ ॥  
 महासप्तान्त्र्यगोभाग्ययोगवृद्धिप्रदायिने ।  
 शक्तयालिङ्गतदेवाय शम्भवे राकलात्मने ॥ ८३ ॥  
 नमः शिवाभ्यामिष्या (इष्टाय ०००) फलदाभ्यां यतात्मने ।  
 श्रोमन्देश्वरज्ञानपालकाभ्यां नमः नमः ॥ ८४ ॥  
 एवं मृतः शिवः शांवः (शान्तः) प्रामद्वानेन योगिना ।  
 प्रसादात् युवः (युवेः) प्राह वर च प्रदद्वी ततः ॥ ८५ ॥

न चैवं ह्याह (?) तं शास्त्रं स गुप्तं (सुगुप्तः) भवता श्रुतं ।  
तदारं भ्य (तदारभ्य) दिवा सूत्रं (-रात्रं) नियता-  
तंद्रितः (नियतमतन्त्रतः) ॥ ८६ ॥

भविष्यामि तयो (ततो) योगि (योगी) लोके (S) स्मिन् ह्यजरामरः ।  
आत्मवत्तं महात्मानं शिष्यं कृत्वा जितेन्द्रियम् ॥ ८७ ॥  
ब्रूहि गुह्यमिदं शास्त्रं अस्मिन् लोके यथा भवेत् ।  
मत्प्रसादाच्च ते सिद्धिर्भविष्यत्यजरामरः (°मरा) ॥ ८८ ॥

[f 4b]

यस्मात्वमिह (°त्वमिह) मत्स्यस्य मध्यदेशात्समुद्गतः ।  
तस्मान्मत्स्येन्द्रनाथारव्यो भविष्यसि जगत्रये ॥ ८९ ॥  
यदिदं व्याहृतं स्तोत्रं त्वया योगविदां वरः (वर) ।  
जपतां योगसंसिद्धिं ददामि वर्ष (वत्सर ?) त्रयात् ॥ ९० ॥  
इत्युक्तां (त्युक्त्वा) तर्हितः (अन्तर्हितः) शम्भुः सह देव्या त्रिलोचन ।  
योगिमत्स्येन्द्रनाथो (S) पि यथा भगवतो हतं (दिवम्) ॥ ९१ ॥

कृत्वा यस्य समाराध्य गुह्यावार (गुह्याचार) विधानवित् ।  
त्वद् भेदा रसिकां सिद्धिं देवैरपि सुदुर्लभाम् ॥ ९२ ॥

ततः शंभोर्वचः श्रुत्वा लोकानुग्रहकाम्यया ।  
मेदिनीं परिचक्राम विधिनून् (?) शिष्यमात्मनः ॥ ९३ ॥

स लोकेनाससादैकं शिष्यमात्मगुणोपमं ।  
यदा न लेभे सर्वज्ञं शिष्यं योगविदां वरः ॥ ९४ ॥

यदेवं व्याहृतं वाचा परिचक्राम भूतले ।  
आधिमृत्युमहाग्राहग्रस्तमेतद्याचरम् ॥ ९५ ॥

विद्यमाने (S) मृते दिव्ये शम्भुप्रोक्तो सुदुर्लभे ।  
इत्युद्यैरुद्दिर (न्वा) च चरत्येव दिवानिशम् ॥ ९६ ॥

ततः कालेन महता वोतो (चोलो)राजा महायशाः ।  
 सुश्राव तस्य तां वाणीं दुर्ज्जयम् बुधैः जनैः ॥६७॥  
 स विविक्ते महात्मानं मत्स्येन्द्रं योगिनां वरम् ।  
 अब्रवी(त्) (भू)पतिः प्रीत्या जिज्ञासस्तस्य कारणम् ॥६८॥  
 कस्तं (कस्त्वं) प्राकृतवेषेण वरिष्ठस्य (चरिष्ठ)अनमरोपमः (?)  
 का त्वयो(त्वया) गीयते गाथा शम्भुप्रोक्ता च का (शु)भा ॥६६॥  
 श्रोतुमिच्छामि ते गुह्यं (गुह्यं) श्रोतव्यं यदि सत्तम ।  
 इत्युक्ताः (इत्युक्तः) स महायोगी चोलेन धरणीभुजा ॥१००॥  
 प्रोवाचैनं त (?) वक्तव्यं गुह्यं राजकुलोद्भवम् ।  
 कालेन त्वे (ते) प्रवक्षामि युक्तावातंर (प्रवक्ष्यामीत्युक्तवान्तर)-  
 धीयते (धीयत) ॥१०९॥

[f 5a]

तस्मिन्तर्हि ते (तस्मिन्नत्वाहिते) मत्स्यनाथे चोलमहीपतिः ।  
 चिन्तासोक (चिन्ताशोक)समादिष्ट(समाविष्टः) प्रदधौ  
 मनसा चिरम् ॥१०२॥  
 हा हन्त स्वल्वयं को नु चरन्त्येतन् (चरत्येतन्) महीतले ।  
 किमर्थं यति(?) रोगतः किं मया प्रकृतं तस्य ॥१०३॥  
 नूनमेषः स्वयं शम्भुरथवा हरिरव्ययः ।  
 नान्येषामीदृशो भावं (भावो) भविष्यति कदाचन ॥१०४॥  
 कदायत्थाम्यहं भूयं (कदा पश्याम्यहं भूयः) इति संचिन्त्य पार्थिवः ।  
 चिन्तां तीव्रां समापेदे तद् दर्शनसमुत्सुकः ॥१०५॥  
 पुनश्च चिन्तयामास कालेन महता तपः ।  
 गुह्यमेतत् प्रवक्ष्यामीत्युक्ता (° मीत्युक्तवा ५)- न्तर्हित स्वयम् ॥१०६॥  
 एतदेव परं (दैवा)नुग्रहं मम साम्प्रतं ।  
 इत्युक्ता (इत्युक्त वा) निर्ययौ राजा नगरादेकपवसः (?) ॥१०७॥

मत्स्येन्द्रनाथा (मत्स्येन्द्रनाथं) योगीन्द्रं दृष्टुमिच्छन् उदारधी ।  
 चचार चयरामेतां (सचारामेतां) अंवधूतः शिवः स्वयम् । ११०८ ।।  
 तमेव मनसा ध्यायन् शाकमूलक्षता(?) शनः ।  
 अथ संवत्सरे पूर्णे गोमन्ते नागसत्तमे । ११०६ ।।  
 कदाचित् .....षा तसो राजा शंसय (संशय)मागतः ।  
 श्रमेण महता युक्तः तथा तव (?) महीतले । १११० ।।  
 ततो मत्स्येन्द्रनाथो (५) पि .....प्राप्तं नराधिपं ।  
 विस्मापय(नु) जगामाशुरुपविभू (?) तिरस्कृतम् । ११११ ।।  
 नरास्थिमानादि (नराधिप°) ततो मधी (?) पूर्णकलापभृत्  
 क्षिया (श्रिया?) कदाचित्(त) ह्यनुपातैः शुचिर्वृतः । १११२  
 महालचुमदा (?) ख्यातो घूर्णमानाक्षिमण्डलः ।  
 प्रादुर्भावाः शासि (प्रादुरासन्) सुरास्तस्य पौर्वा गाथामुदीरयन् । १११३ ।।

[f 5b]

सो(५)पि दृष्टवा तदाप्राप्तं तं च (तज्च) वेषमनिन्दितम् ।  
 आसाविति (?) च विज्ञाय परिदध्यौ मुहूर्तकम् । १११४ ।।  
 निन्दिते तत्स्वरूपेण मोहं विष्विति (?)मामयम् (?) ।  
 तस्मादितं (?) मोक्ष्यामि वन्दनीयश्च सर्वथा । १११५ ।।  
 इत्युक्तो (इत्युक्त्वा)त्थाय तस्मादौ गृहीत्वा वाक्यमब्रवीत् । ।  
 कस्त्वं मे ब्रूहि तत्त्वेन तृप्तोऽहं तव साम्रातम् । १११६ ।।  
 त्वददर्शनमभीष्ट्वै (?)पये .....त्वा (?) महीमिमाम् ।  
 कथञ्चिदमहद्राक्षं त्वं चमेतिरस्कृतः(?) । १११७ ।।  
 किमेतद् इति विज्ञानं नैव सक्नोमि (शक्नोमि) चिन्तयन् ।  
 ब्रूहि मे तव वृत्तान्तं कस्तं (कस्त्वं) प्रकृतस्वपवान् । १११८ ।।

इत्युक्तः सान्त्वयित्वा एनं सम्यक् पृष्ठं द्विजेन ।

विविक्ते साभिधिकां (साभिषिक्तां ?) च विद्या० दत्वा

महाशयाः ॥ १९९६ ॥

योगित्वं प्रददौ तस्मै सम्यक् प्रोक्तेन कर्मणा ।

यदायोगामृतं (तापा) स्त-पशुपाशो महा(य)तिः ॥ १९२० ॥

तदास्य कथयामास शास्त्रवं शास्त्रमुत्तमम् ।

श्रुतं मया शम्भुमुखात् शास्त्रसारं सुदुर्लभम् ॥ १९२९ ॥

कथ्यमानं महेशान्तै यच्छृणु समाहितः ।

शिवेन च समाख्यातं सच्छिष्यायेदम् उत्तमम् ॥ १९२२ ॥

मया प्रोक्तं न वक्तव्यं लोकानुग्रहकारणात् ।

त्वं चेच्छुत्वा समभस्व (समभ्यस्य) शास्त्रं शास्त्रमुत्तमम् ॥ १९२३ ॥

मुमहायोगसाम्राज्यं लब्धा सित्वा (जित्वा) जरामरः ।

शास्त्राणाममृतं सर्वेषां सर्वज्ञेन शिवेन च ॥ १९२४ ॥

मत्स्यीतम् (म)लं शास्त्रं तत्प्रमाणं न संशयः ।

यदि चेदप्रमाणं स्यात् शास्त्रं सर्वज्ञं (सर्वत्र) चाखिलम् ॥ १९२५ ॥

किं प्रमाणं जगत्यस्मिन् दृश्यते शास्त्रकोटिषु ।

प्रमाणं शास्त्रवशास्त्रं प्रवदन्ति विपश्चितः ॥ १९२६ ॥

[f 6a]

तस्मात् ज्ञेयमिदं शास्त्रं गुरुवक्त्रात् सुदुलभम् ।

योगविद्याविहीनानां पशु (पशु)नामसुरात्मनाम् ॥ १९२७ ॥

बहिर्मुखानां तन्निन्दामानसानां दुरात्मनाम् ।

गुद्याचारदुहां तर्कभेदवादोपसेविनाम् ॥ १९२८ ॥

शम्भुप्रसादहीनानां तत्सप्तयविरोधिनाम् ।

न वक्तव्यमिदं शास्त्रं गोप्यं श्रीशम्भुभाषितम् ॥ १९२९ ॥

नेदं लाक्षणिकं शास्त्रं पशुधीवृद्धिगोचरम् ।

गुरुप्रसादतो लभ्यं नोपहासं (नोपहासं) हि सात्त्विकैः ॥१३०॥

न संसदि वदनेन (वदेत् एन) सतामपि कदाचन ।

विजनेशु (विजनेषु) प्रवक्तव्यमित्याज्ञा पारमेश्वरी ॥१३१॥

तं च श्रुत्वा इदं शास्त्रं सम्यगभ्यस्य यत्ततः ।

चोलेन्द्रनाथ नामा (?) त्वं भविष्यसि योगिराद् ॥१३२॥

पुरा महा(र्णव)मध्ये तु द्वीपवर्ये महेश्वरम् ।

पप्रच्छ परमेशानी विविक्ते शृण्वतो तम् ॥१३३॥

तत्ते वक्षाम्यहं सर्वं सिद्धानां हितकाम्यया

तपो न सारो (५)ध्ययनं न सारो

यज्ञो (५) थ दानप्रचयं न सार

सम्पत्तिचय न सारो

दिव्यागमो (५यं) खलु सारसारः ॥१३४॥

। । इति श्री मत्स्येन्द्रसंहितायां प्रथमः पटलः ॥१५॥

## ।। द्वितीयः पटलः ।।

[6 a] श्रीदेव्युवाच —

जय सर्वज्ञ विश्वेश ऋग्म्बकाखिलवन्दित ।

सर्वागिममहाशास्त्रसारज्ञ परमेश्वरः (परमेश्वर) ।। १ ।।

भवतां कथितं शास्त्रं मया श्रीवि (मयाश्रावि) सुविस्तरात् ।

तत्रमेषु (?) चिरं शास्त्रं शास्त्रवं योगसाधनम् ।। २ ।।

न च विस्तरतः प्रोक्तो इदानीं विस्तराद् वद ।

अप्रकाश्यं महाशास्त्रमित्यादौ प्रोक्तवान्स्वयम् ।। ३ ।।

देशो ये (अयं) निर्जनः शान्तां (शान्तो) निराबाधो (५पि) दृश्यते ।  
योगासारं ममाचक्ष्य तस्मादिह यथा तथा ।। ४ ।।

[f 6b]

देहशुद्धिः कथं देव कथं स्यादसनक्रमः ।

प्राणायामः कथं प्रोक्तः प्रत्याहारः कथं भवेत् ।। ५ ।।

कथं साधारणो योगो ध्यानयोगश्च कीदृशः ।

कथं श्रीकुण्डली (कुण्डलिनी) योगः त्रिलङ्घार्चार्पि कीदृशी ।। ६ ।।

कानि क्षेत्राणि देहे(५)स्मिन् कानि तीर्थानि शङ्करः ।

सर्वस्तानाधिकस्तानं कः परः परमेश्वरः ।। ७ ।।

कापौषध-(काप्यौषध)-प्रयोगानि किञ्चिदेव रसायनम् ।

कथं स्यात्पा(दुका)-सिद्धिदेहसिद्धिः कथं भवेत् ।। ८ ।।

वैतालसिद्धिश्च कथं कपालस्य च साधनम् ।

कथमज्जनसिद्धिस्याद् यक्षिणीसिद्धिरेव च ।। ९ ।।

अणिमादि (:) कथं देव योगिनीमेलनं कथम् ।  
एतान्येव तथान्यानि भवता सूचितानि च । ।  
तानि सर्वाणि ब्रूहि विस्तरेण महेश्वर ॥१०॥

श्रीमहेश्वरः उवाच—

श्रृणु देवि प्रवक्ष्यामि योगशास्त्रं सुदुर्लभम् ।  
येन विज्ञानमात्रेण भैरवा भोवितानि (भवितानि?) च ॥११॥

देहशुद्धिं प्रवक्ष्यामि तत्रादौ सर्वसिद्धये ।  
न सिद्धिर्जायिते तेन विना वर्षायुतैरपि ॥१२॥

तस्मात्सर्वप्रयत्नेन देहशुद्धिं समाचरेत् ।  
येन सम्यगापूतात्मा सिद्धिं पारमिकां लभेत् ॥१३॥

प्रातः स्नात्वा यथा न्यायं भस्मना सलिलेन वा ।  
मन्त्रस्नानं प्रकुर्बात् तद् यथा श्रृणु पार्वति ॥१४॥

गृहीत्वा दक्षिणे हस्ते जलं चुलुकमात्रकम् ।  
वामाङ्गुष्ठानामया च स्पृश्य तेन (स्पृशन्तेन) समाहितः ॥१५॥

सविन्दुकैर्भूतबीजैः पञ्चप्रणवसंयुतैः ।  
प्रजपेत्सप्तधा देवि मूलमंत्रेण च त्रिधा ॥१६॥

[f 7a]  
वामाङ्गुलिशिलायोगा(ञ)लेन सह दीपितम् ।

पातकं प्रक्षिपेद् वामे शिववजृ (वज्र)- शिलोपरि ॥१७॥

अथाचम्य त्वात्मानं दोषहत्यादिशान्तये ।  
प्रोक्षयेन्मूलमन्त्रेण तत्पूतं त्रिः पिबेज्जलम् ॥१८॥

ततः स्वदेहमस्त्राव्य (स्वदेहमाभाव्य) मुद्रया धैनुरूपया ।  
मूर्धादिपादपर्यन्तं मुक्तशेषं पुनस्तन्मुम् ॥१९॥

परिभाव्य चिरं देवि भूतबीजैस्तथा पुनः ।  
 पादे गुह्ये च मौने च हृदि मू (मूर्ध्नि) सविन्दुकैः ॥२०॥  
 विन्यस्य व्यापयेत्पञ्चतारसम्पुटपूर्वकैः ।  
 प्रजपेत्य यथाशक्ति पञ्चप्रणवसम्पुटात् ॥२१॥  
 एवं प्रोक्तं मया देवि कर्म तद(घ)-मर्षणम् ।  
 अनेन स्नानमात्रेण गताहोरात्रिपातकम् ॥२२॥  
 सर्वतीर्थस्थानपुण्यमाप्नुयान्नात्र संशयः ।  
 भस्मस्थानविधि (धिं) वक्ष्ये येन योगी मलक्षयम् ॥२३॥  
 लभते सर्वसिद्धीनाभाधिपत्यमवाप्नुयात् ।  
 वामहस्ततले भस्मं गृहीत्वा परमेश्वरि ॥२४॥  
 संस्पृशं (संस्पृशन्) दक्षहस्तेन न्यासमेवं समाचरेत् ।  
 पञ्चतारं समुद्घार्य व्योमेन्द्राननबिन्दुवत् ॥२५॥  
 बीजमुक्तानिवृत्यं (?) ते प्रवदेत्य कलात्मने ।  
 नमो तं देव देवेशि पादयोः परिविन्यसेत् ॥२६॥  
 चतुः प्रणवमुद्घार्य व्योमाम्बुशशिदृग्युतम् ।  
 सविन्दुकं बीजमुक्त्वा प्रतिष्ठा शब्दमुद्घरेत् ॥२७॥  
 कलात्मने नमो (S) नं च नाभौ मन्त्रं प्रविन्यसेत् ।  
 प्रणवत्रयमुद्घार्य कण्ठे शानलनृत् (?) स्वनैः ॥२८॥

[f 7b]

विन्दुबीज-(स)-मुद्घार्य पुर्विद्याकलात्मने ।  
 नमो तं (?) हृदि विन्यस्य पुनश्च प्रणवद्वयम् ॥२६॥  
 प्रोक्ता(प्रोच्यः) व्योमानलमहाभौतिकार्थेन्दुभूषितम् ।  
 बीजं प्रोक्ता (प्रोच्यः) महाशान्तिगदान्ते च कलात्मने ॥३०॥

नमो तं (?) विन्यसेद् वक्तो(वक्त्रे) प्रोक्ता (प्रोच्य) च प्रणवं पुनः ।  
व्योम (यु)मानुग्रहे..... बीजान्ते शांत्यभीतकम् ॥३१॥

पदमुक्तवा कला ते वै चात्मवेति(?) नमः पदम् ।  
मन्त्रं प्रविन्यसेत् मूर्ध्णि (मूर्ध्णि) प्रतिलोमेन चैव हि ॥३२॥

एतान्येवं प्रविन्यस्येच्छान्त्यतीतादिकान् क्रमात् ।  
एवं विन्यस्य मेधावी ऋष्यादीन् विन्यसेत्युनः ॥३३॥

अथ मूर्धा (मूर्धा) च ऋषिरनुष्टुद्दन्द (रुष्टुपश्छुद्द) उच्यते ।  
देवता परमेशानि देवः पशुपतिः स्वयम् ॥३४॥

ऋष्यादीनां तु विन्यस्य पुनरेव समुद्धरेत् ।  
अग्निरिति वायुरिति व्योमेति जलमित्यपि ॥३५॥

त्रिमन्त्राणि च भस्मानि भस्मान्तानि पृथक् पृथक् ।  
सर्वं ह वा (?) पदं प्रोक्ता (प्रोच्य) (वदेत्?) भस्मपदं पुनः ॥३६॥

मन इत्येतानि पदं च(क्षु)षि पदमुद्धरेत् ।  
भस्मानीनि पदं भूयः प्रोक्तायां(?) वाक्षरेण तु ॥३७॥

रुद्रवारं जपित्वैवं विभाव्य च करे त्रिधा ।  
आदां चां (?) पञ्च धी क्षत्वा (?) नेमेशनाय (?) चेति च ॥३८॥

आकाशात्मने नम इति शिरस्येकं विनिक्षिपेत् ।  
मं (?) तत्पदं समुद्धार्य पुरुषायानिलात्मने ॥३९॥

नमश्चेति द्वितीयांशं सविभज्य च पञ्चधा ।  
पञ्चाण्डियस्तथेशादिमूर्तिभिः सच्चतुर्थकैः ॥४०॥

ऊर्ध्वं प्रदक्षिणे दिव्ये पश्चिमे प्रमुखेषु च ।  
वक्रात्मने ति नत्यं तैः (?) कर्मणे च विनिक्षिपेत् ॥४१॥

[f 8a]

पुनस्तृतीयकं चांशं प्रोक्ता पञ्चाक्षरं सुधीः ।  
कुर्याद् योगी त्रिपुण्ड्राणि सर्वदुःखोपशान्तये ॥४२॥

एतदोलेयम् उद्दिष्टं स्नानं पातकनाशनम् ।  
पुण्यं पाशुपतं देवि पशुपाशविमोचनम् ॥४३॥

एवं स्नानादिसंशुद्धः प्रातः प्रातः समाहितः ।  
सप्त सप्त यथा न्यायं शोषणादि समाचरेत् ॥४४॥

भां तां तं बिन्दुसंयुक्तं उच्चरन् प्रणवादिकम् ।  
इड्या वायुमापूर्य कुम्भकेन महेश्वरि ॥४५॥

मूलाधारे स्मरेद् बिन्दुं षड्ग्लाकित(?) षडगांलङ्कृत)- मण्डलम् ।  
धूम्राभं मत्तिलं (?) बीजं तरय मध्ये विभावयेत् ॥४६॥

तन्मध्याद् अद्भुतं वायुं आ-पादतलमस्तकम् ।  
शोषयन्तं स्वकं देहं पाप्मना सह संसरेत् ॥४७॥

अद्य तं रुद्रमनिलं देवि पिङ्गलया शनैः ।  
प्रमुञ्चेत् पूर्ववद् बीजमुच्चरेद् भुवनेश्वरि ॥४८॥

भूयः समतनुर्भूत्वा प्राणार्ण प्रजपेच्छनैः ।  
यथा शक्तिचरं ध्यायेत् सशुष्कं सकलेवरंम् ॥४९॥

सप्रक्षुत्य (सप्तकृत्य)-श्चरेदेवं शोषणं पर्वतात्मजे ।  
तत स्वच्छंदये दीप्तां सुरक्तप्रभयान्वितम् ॥५०॥

ऋशानोर्मण्डलं ध्यात्वा तन्मध्ये बीजमानसम् ।  
पातान्तविन्दुसंहितं ध्यायेत्तद् वर्णमध्यतः ॥५१॥

प्रादुर्भूतमहाज्चाला मण्डलोदारविग्रहम् ।  
ग्रहं चित्रार्कं चिन्तयेदर्कं नार्दीमार्गेण खे गतिम् ॥५२॥

प्रपूर्य कुम्भकावस्थां प्राप्य वायुं विशोषितम् ।  
प्रदहेद् आत्मनो देहं एनसा साक्षात्मवित् (?) । । ५३ ॥

[f 8b]

पुर्वविशोधितं प्राणमिडाचक्रेण वा त्वरन् ।  
विमुच्येत् स्वस्य देहस्तु यथाशक्त्यानलं जयेत् । । ५४ ॥

पूर्वोक्तसंख्यया सम्यगाचरेद् देवि दाहनम् ।  
अनेन विधिना सर्वं पातकानि दहेत् ध्रुवम् । । ५५ ॥

अग्रे देवि ध्रुवोर्मध्ये सुषिरं चन्द्रण्डलम् ।  
यशोहारं समुद्दिष्टं तमध्यस्थं विभावयेत् । । ५६ ॥

ततस्तद् वर्णितं भूतं चैन्द्रतारसुधातनुम् ।  
श्रवं सममृतं (?) शुभ्रं भावयेच्चिरमादरात् । । ५८ ॥

इडाचक्रे समापूर्य पवनं कुम्भकान्वितम् ।  
तद्यन्द्रगतपीयूषधारया शीतलात्मना । । ५९ ॥

आसिज्य अनलसंदिव्यं पुनर्जातं च तत्तनुम् ।  
चिन्तयेत् कलुषैर्मुकं तेजोरूपं चिदात्मवित् । । ६० ॥

पिङ्गलायां समुत्सृज्य यथाशक्ति जपेद्य तम् ।  
सप्तकृत्वस्तु कृत्यैव (कृत्यैव)- मिडापिङ्गलयोः परे । । ६१ ॥

आपूर्य कुम्भकैः प्राणं पिनाकीशं सविन्दुकम् ।  
प्रोद्धरन्तं महाशक्तिसारभूतं कलेवरम् । । ६२ ॥

सम्भावेच्छनैर्वायुं उभाभ्यां सम्यग् उत्सृजेत् ।  
भूयः समतनुः स्वच्छं स्वदेहं देवतामयम् । । ६३ ॥

ध्यायेच्चिरं प्रसन्नात्मा जपेत् मन्त्राणि चैव हि ।  
अनेन विधिना शुद्धदेहे स्मिनोर (?) सिद्धयः । । ६४ ॥

प्रवर्तन्ते (अ)चिरादेव चान्यथानर्थकृद् भवेत् ।  
 भावेन सह शुद्धश्चेत् सर्वयोगमाप्नुयात् ॥६५॥  
 भावहीनस्य नैवास्ति सिद्धिं वर्षायुतैरपि ।  
 उदकुम्भसहस्रेण मृदाढकशतेन वा ॥६६॥  
 अपि वर्षसहस्रेण भावदुष्टो न शुद्ध्यति ।  
 तस्मादेतानि देवेशि भावपूतः समाचरेत् ।  
 इति षण्मासतः शुद्धः सम्यग् योगं प्रिये लभेत् ॥६७॥  
 ॥ इति श्रीमत्स्येन्द्रसंहितायाः (यां) द्वितीयः पटलः ॥

## ।।तृतीयः पटलः ।।

[9a] ईश्वर उवाच —

यथासतक्रमं (यथागतक्रम°) वक्ष्ये साधकानां हिताय वै ।

यदभ्यासक्रमेव(यदभ्यासक्रमेणैव) स्थिरत्वं सुकरं भवेत् ॥१॥

समादाय शुचौ देशो ....+.....+.....वस्तोत्तरं छदं (?) ।

शङ्खं च दक्षिणं (दक्षिणे) स्थाप्यं सम्यग् वामोरुमूर्ध्वनि ॥२॥

सम-ग्रीवशिरोव(कूत्रं)ह(स्तौ) विन्यस्य चोपरि ।

आकुञ्च्य गुदमेकाग्रो वीरासनमिदं परम् ॥३॥

अनेन आसनयोगेन योगरूढः प्रसिध्यति ।

न चाभ्यासविधौ वैतच्छेत्स्यति सर्वसिद्धये ॥४॥

तस्यैव (तस्यैवं) दक्षिणां जङ्घां न्यसेद् वामोरुमूर्धके

कूर्मासनं तद्विज्ञेयं सर्वेन्द्रियवशंकरं (सर्वेन्द्रियवशं करम्) ॥५॥

दक्षपादं च वामोरु मूले विन्यस्य तत्पदम् ।

दक्षोरुमूलपीठार्थं कल्पयेत् सुदृढासनम् ॥६॥

बाहुयुग्मं समुरुज्य श्वलिका(?) -सनमीरितम् ।

सर्वसिद्धिप्रदं देवि सर्वरोगविनाशनम् ॥७॥

वामगुल्फमध्यः कृत्वा कृत्वोपरि च दक्षिणम् ।

गुदेनापीड्य वै जानुयुगलं परिपाल्य च ॥८॥

वामहस्ताङ्गुलीमूले (°मूल)-मवष्ट्य यथाबलम् ।

दक्षिणहस्ताङ्गुलीमूलैः परिवर्त्य च ततलौ ॥९॥

कुरुमूलद्वये (उरुमूलद्वये) पीड्य स्थानाग्रे स्थापये(द) दृशौ ।

कुक्कुटासनमेतद्वै मनसः स्थिरकारणम् ॥१०॥

उरुमूलद्वयाद् अधस्तात् पादयुगमं निधाय च ।  
 तयोर्मध्ये स्थिरगुद पृच्छनुचम्य (?) निश्चलः ॥ १९१ ॥  
 तथा करतलद्वन्द्वं समा-(शिल)-व्य परस्परम् ।  
 उर्वोरुपरि विन्यस्य नासिकामवलोकयेत् ॥ १९२ ॥

[9b]

मयूरासनमेतद् वै सर्वव्याधिविनासनम् (°विनाशनम्) ।  
 एतस्य बाहुयुगलं कारयेद् दण्ड-(युग्म)-वत् ॥ १९३ ॥  
 करद्वयतलं भूमौ पुटाकारं निधापयेत् ।  
 किञ्चिद्(द) दानमिततनु निश्चलस्थिरमानमः (° यानसः) ॥ १९४ ॥  
 पुरोवलोकयेद् द्वाभ्यां (स)मग्रीवः समाहितः ।  
 व्याघ्रासनमिदं सद्यो व्याधिद्वं योगरिद्विदम् ॥ १९५ ॥  
 वामपादम् अथोत्तानं कृत्वा दक्षोरुमण्डले ।  
 दक्षपादं तु वामोरौ तथाभूतं निधापयेत् ॥ १९६ ॥  
 उरुभ्यामुपरि स्थाप्य बाहुं त्यज्य (न्यस्य?) यथार्थतः ।  
 करपृष्ठं दक्ष्यास्य (दक्षस्यास्य) न्यसेद् वामतलान्तरे ॥  
 अजु(ऋजु)ग्रीवशिरो भूत्वा तथाभूतं निधापयेत् ॥ १९७ ॥  
 उरुभ्यामुपरि स्थाप्य बाहुं त्यज्य(न्यस्य) यथार्थतः ।  
 करपृष्ठं दक्ष्यास्य (दक्षस्यास्य) न्यसेद् वामतलान्तरे ॥ १९८ ॥  
 ऋजुग्रीवशिरो भूत्वा नासिकामवलोकयेत् ।  
 तग्निमीलनं घोमील(न)म् कुर्यादाकुञ्च्य वै गुदम् ॥ १९९ ॥  
 समदेहस्थिरमतिः पद्मासनमिदं पदम् ।  
 सर्वयोगप्रसिद्धूर्ध्यर्थमध्यस्तं भवति प्रिये ॥ २०० ॥  
 वामजड्योपरि स्थाप्य दक्षजड्यां जितेन्द्रियः ।  
 दक्षजड्याधरे वामगुल्फपाश्वं निधापयेत् ॥ २०१ ॥

हस्तादिनाभिपर्यन्तं पद्यासनवदावरेत् ।  
 विजयासनमेतद्धि सर्वसिद्धिकरं परम् । । २१ । ।  
 उरुभ्यामुपरि स्थाप्य पादयुग्मं प्रयत्नतः ।  
 दक्षिणं सव्यदेशे च सव्यं दक्षिणदेशके । । २२ । ।  
 करद्वयं पृष्ठदेशे परिवर्त्य प्रयत्नतः ।  
 पादांगुष्ठयुग्मं सम्यक् कराभ्यां संनिगृह्य च । । २३ । ।  
 किञ्चिदुत्तानहृदयो नासिकामवलोकयेत् ।  
 दृढासनमिदं प्रोक्तं सद्यो रोगविनाशनम् । । २४ । ।

[10a]  
 एतस्याङ्गुष्ठयोर्मूले कपूरि (कुपरि) सन्निवेशयेत् ।  
 परिवर्त्य करौ स्पृष्टावद्गूलीतत - गोपिता । । २५ । ।  
 अङ्गुलीपृष्ठयो हेतु चिबुकं सन्निधापयेत् ।  
 अङ्गुष्ठौ सरलौ कृत्वा तालुमूलसमाश्रितौ । । २६ । ।  
 धृत्वा स्थिरमना भूत्वा गृध्रासनमिदं परम् ।  
 सर्वदोषक्षयकरं सर्वोपद्रवनाशनम् । । २७ । ।  
 वामगुल्फकपृष्ठे तु दक्षगुल्फं निधापयेत् ।  
 पातयित्वा महेशानि जानुयुग्मं महीतले । । २८ । ।  
 उर्वोः कुर्मरमाधाय कृताज्जलिपुटी करौ ।  
 कुचे चिबुकसंयोगान् नासिकाग्रं निरीक्षयेत् । । २९ । ।  
 गुरुडासनमेतद् वै सर्वसिद्धिकरं भवेत् ।  
 गुडेनापीडय धरणीं पादाभ्यामपि च स्फुटम् । । ३० । ।  
 जान्वोरु ..... करौ स्थाप्यं स्थिरं देशे भवेद् दृढम् ।  
 एतद् यक्षासनं सर्वविग्रच्छेदस्य कारणम् । । ३१ । ।

उरुयुग्ममूलं पीठार्थं जंघा वाशिलष्यं पार्वति ।  
 पादयुक्(ग्म) पश्चिमौ (?) न्यस्य पर्यकेन दृढं तनुम् ॥३२॥  
 कमटी(?)मुद्रया मूले समवष्ट्यं यलतः ।  
 समदेहस्थिरो भूत्वा सिद्धासनमिदं परम् ॥३३॥  
 सर्वसिद्धिप्रदं देवि सर्वव्याधिविनाशनम् ।  
 जङ्घाभ्यामुरुयुग्मं च समाश्रित्य निपात्य च ॥३४॥  
 कर्पूरस्तं भवलकृत्वा (?) पाशर्वेनेकेन संश्रयेत् ।  
 एतत् प्रोक्तं मया देवि वृषभासनमुत्तमम् ॥३५॥  
 सर्वरोगविघातार्थं प्रोक्तमेतम्हात्मभिः ।  
 एषा चान्ये च बहवो ह्यासना(नि) योगसिद्धिदाः ॥३६॥

[10b]

यथाम्यासं यथायोगं तेषामेकतरं भजेत् ।  
 स सिद्धे ह्यासने सम्यक् सर्वेन्द्रियवशीकरम् ॥३७॥  
 भविष्यति दृढकायं मनोनिश्चलता तथा ।  
 अभ्यस्ते नासने नैव समासीनो दिवानिशम् ॥३८॥  
 योगं युज्जीत विजने निःशब्दे जन्तुवर्जिते ।  
 सुसमे च सुसम्पृष्ठे गन्धधूपादिवासिते ॥३९॥  
 शिवाश्रमे गुह्यस्थाने गृहे वापि विविक्तके ।  
 श्रीपरामृतसंतृप्तचेतनो नियतात्मवान् ॥४०॥  
 अभ्यसेदनिशं योगी सर्वसिद्ध्यर्थमादरा(त) ।  
 एकाग्रमतिरव्यग्रस्तत् प्रमाण(म्) सुनिश्चयः ॥४१॥  
 नित्योद्युक्तः सदोत्साही गुरुवानमृताशयः ।  
 मृदघटादि (?) र्तिशं योगी सर्वसिद्ध्यर्थमादग्रे ॥४२॥

विभेदेन भवेदुत्साहयोगतः  
तथा भवति देहो(५)यमभ्यासेन तु योगिनः ।  
सहसा नाभ्यसेद् योगं शनैः सम्यक् तमाचरेत् ॥४३॥

युगपत्सेवितो दोषान् करोति बहूस्तनौ ।  
तस्मादभ्यासयोगेन शनैर्योगश्च सिखयति ॥४४॥

एककालं छिकालं वा त्रिकालं वापि पार्वति ।  
सर्वविघ्नप्रशान्त्यर्थं भूतेभ्यो बलिमाहरेत् ।  
अन्यथा बहुना (बहून्) विघ्नान् कुर्वन्ति परमेश्वरि ॥४५॥

स्नानादिभिः शुद्धतनुः स्वदेहे,  
विशेषदाह.....वनादिकृत्या ।  
अद्यापि संततमतिः प्रवरासनानि,  
संसिद्धिमेति व (?) चिराय महेशि योगी ॥४६॥

॥ इति मत्स्येन्द्रसंहितायां तृतीयः पटलः ॥

।। चतुर्थः पठलः ।।

[f. 11a] ईश्वर उवाच —

अथातः संप्रवक्ष्यामि प्राणसंयमनक्रमम् ।

यस्मिन् सिद्धे भवेद् योगी सम्यग्योगविशेषवित् ॥१॥

प्राणस्यैव जयो योग प्राणस्यैव जयस्तथा ।

प्राणस्यैव जवा(द) देवि सिद्धिः देवि सुदुर्लभः ॥२॥

नारीर्ण न रसोदगारे न च विष्मूत्रधारणे ।

न छहिं नातिसारे च नातिभूतसमन्विते ॥३॥

नैयम्ये (?) गुरुकार्येवा (?) न चापि क्षुत्तिपासतः ।

न दंशमशकाकीर्णे न च श्वापदसेविते ॥४॥

(न) नदीसमुद्रतीरे वा न जलाशयसन्निधौ ।

श्मशाने चैत्यवृक्षे वा न महाजनसंसदि ॥५॥

प्राणायामं न कुर्वीत कुर्याच्य चेद् व्याधिभाघवेत् ।

स्थितः शि(वा)श्रमे गुह्ये निःशब्दे जनवर्जिते ॥६॥

आसनं शूलसम्पूर्णं विन्यसेन् मृगचर्मणा ।

तत्रासीनः सुखं योगी गुरुदीन् सम्प्रणम्य च ॥७॥

अभ्यसेदासनेनैव समासीनः समाहितः ।

रेचकः पूरकश्चैव कुम्भकश्च प्रकीर्तिः ॥८॥

नासिकापुटम् अद्वृत्यापीड्यैकमपरेण च ।

(उ)दर्य रेचयेद् वायुं रेचकः स उदाहृतः ॥९॥

बाह्येन वायुना देहं वृत्तिवत् पूरयेत् शुभे ।

पूरणात् पूरकः प्रोक्तः कुम्भकं च तथा शृणु ॥१०॥

[f. 11b]

त (न) मुञ्जति न गृह्णति वायुमन्तर्बहिः स्थितम् ।  
सम्पूर्णकुम्भकवृत्तिः (वत्) तिष्ठेद् अचलः स तु कुम्भकः ॥ १११ ॥  
लघुद्वादशमात्रस्तु मध्यमो द्विगुणः सृतः ।  
त्रिगुणांश्चोत्तमः प्रोक्तः षष्ठिं (षट्त्रिंश)तालमात्रकः ॥ ११२ ॥  
अकारश्चैकमात्र स्याद् आकारस्तु द्विमात्मूकः (द्विमात्रकः) ।  
तदेकविन्दुनार्दाद्यस्त्रिगुणः परिकीर्तिः ॥ ११३ ॥

इत्यादि क्रमयोगेन संसिद्धात्मा दिने दिने ।  
यद् यत्सुकरतामेति तत्र तत्राधिकं चरेत् ॥ ११४ ॥  
वा आत्मात्राधिकं वापि चान्यत् कुर्याद् दिने (दिने) ।  
यद् यदभासतामेति न तत् पक्तो (तत्यको ?) परिव्रजेत् ॥ ११५ ॥  
शनैरभ्यासयोगेन यदा प्राणो जितो भवेत् ।  
तदा विघ्नानि (चिन्हानि) दृश्यन्ते योगिनः सिद्धिसूचका ॥ ११६ ॥  
प्रथमश्चित्त्विणीनादो द्वितीयः किदिणीरवः ।  
तृतीयं वेणुनादः स्याद् घण्टानादश्चतुर्थकः ॥ ११७ ॥  
पञ्चमस्तालनादः स्याद् भृङ्गनादश्च षष्ठकः ।  
सप्तमं (सप्तमो) दौन्दुभं (दौन्दुभो) नाद (नादो)  
भेरीनादस्तथाष्टमः ॥ ११८ ॥

[f. 12a]

नवमं (नवमो) मेघनादं (मेघनादश) च दशमं  
(दशमः) सागरस्वनं (सागरस्वनः) ।  
स्वेदस्तु प्रथमं (प्रथमो) देवि द्वितीयं (द्वितीयो)  
कण्ठ (कण्ठ) उच्यते ॥ ११९ ॥  
तृतीयो (३) द्वितीयस्तु चतुर्थो (४) पि गलस्तथा ।  
शरीरस्य ऊर्ध्वाङ् मित्रं (खिन्नं) पञ्चमं (पञ्चमः) प्रकीर्तिः ॥ १२० ॥

षष्ठ्य दूस्त्रवणं च सप्तमं दूरदर्शनम् ।

दिव्याज्ञा चाष्टमं देवि नवमं खेचरी गतिः ॥ २१ ॥

जीवन्मोक्षं च दशमं त्रिकालज्ञानमेव च ।

चिन्हान्येतानि दृश्यन्ते निर्विघ्ने सति योगिनः ॥ २२ ॥

असम्यक् कारकस्येह विद्म्भाः प्रादुर्भवन्ति च ।

हिक्का - काशस्तथाभ्यासे कर्णदन्ताक्षिवेदना ॥ २३ ॥

वातं पितं सन्निपातं शूलघात्युदरामयाः ।

ग्रहणीज्वरं सम्पोहमूर्च्छातिसारसाध्वसा ॥ २४ ॥

तस्माच्छन्यों जपेद्य योगी संसिद्धये चिरात् ।

तस्माद् रोगचिकित्सां तु शृणु देवि यथा तथा ॥ २५ ॥

स्त्रिरथां यवागूमत् पूर्णं (?) पीत्वा तत्रैवाधारयेत् ।

चिन्तयेद् अमृतं देहे सर्वरोगापनुतये ॥ २६ ॥

आग्नेयीं धारणां ध्यायेद् (द) योगे वायव्यवाहृणी ।

मुर्च्छायामधियाते च भूतप्रेताद्युपद्रवे ॥ २७ ॥

प्रजपेद् वै शनै (:) प्राणं विषदोषे च दारुणे ।

सर्वरोगप्रपीडासु प्रक्षद् (?) योगी सषि (?) भवेत् ॥ २८ ॥

पिनाकिपीठगोमेदस्तथा पावकमारुती ।

स.....श विन्दुमद् (?) बीजमुच्यते रोगनाशनम् ॥ २९ ॥

बीजात्ते वैद्यशब्दं च मेयो दण्डी च दण्डिनौ ।

व्योमसूनो (S)ग्निजापान्तो ताशद्यो (S) यं महामनुः ॥ ३० ॥

(f 12b)

षड्दीर्घस्वरयुक्तेन बीजेन धानम् (?) उच्यते ।

प्रदृश्य (प्रदर्श्य) अमृतमुद्रां च मंत्रेण व्यापयेत् तनुः ॥ ३१ ॥

कुन्देनुस्फटिकामलं त्रिनयनं दिव्यामृतारं घटं,  
विते दक्षकरे तथेतरकरे सर्वौषधीनां रसैः ।  
पूर्णं पात्रवरं दधत् स्वशि(रसा) श्रीवैद्यनाथं प्रभुं,  
ध्यायन् व्याधिगणैः क्षणो न मनुजो मुक्तश्चिरं जीवति ॥३२॥

एवं ध्यात्वा जपेन्मन्त्रं सप्तसाहस्रादरात् ।  
मुच्यते सर्वरोगैश्च तथा भूताद्युपद्रवैः ॥३३॥

अथवा अन्यप्रकारेण देवं धन्वन्तरिं सरित् ।  
प्रजपेत् (त)ननु सर्वव्याधिपीडाविनाशनम् ॥३४॥

मनुतारान्वधोबिन्दु (?) मण्डितं बीजमीरितम् ।  
दान्तो मेषोद्युपीठस्थो (?) बिन्दुमन्तरये (?) पुनः ॥३५॥

त्रियुगां नाहितारादिरणुं (?) युक्तोमदान्तकृत् (?)  
बीजवर्णेन पञ्चाङ्गं कारयेद् आदरेण तु ॥३६॥

श्रीमच्छरदचन्द्रकोटिसदूशं दिव्यौषधपूरितं,  
पात्रं च अमृतकुम्भमध्य विदधद् दोर्भ्या वरं चाभयम् ।  
सर्वव्याधिसमुच्चयक्षयकरा पद्मसहस्रच्छदे,  
व्याधिः सर्वजरापमृत्युभयहा स्याद् आशु धन्वन्तरिः ॥३७॥

एवं ध्यात्वा जपेन्मन्त्रं पूर्वं सेव्यमनुत्तमम् ।  
सद्यः प्रमुच्यते रोगैर्भूतिम्भैः विघ्रसंचयैः ॥३८॥

यान्यौषधानि विद्यते व्याधिग्रानि महेश्वरि ।  
एतानि श्चाद्वाभ्य (?) च श्रृणु नाडीविशोधनम् ॥३९॥

मूलाधारात् समुद्यन्तं सुषुम्णा परिकीर्तिता ।  
इडा च पिङ्गला चैव तस्य सव्ये च दक्षिणे ॥४०॥

इडा तस्याः स्थिता सव्ये दक्षिणे पिङ्गला स्थिता ।  
इडायां पिङ्गलायां च परतश्चन्द्रभास्करौ ॥४१॥

इडायां चन्द्रमो ज्ञेय पिङ्गलायां रविः सृतः ।  
 भावयित्वा अथ सकलं कालरात्रिदिवात्सकम् ॥ ४२ ॥  
 चन्द्रस्तामस इत्युक्तः सूर्यो राजस उच्यते ।  
 विषभागो रवेर्भागः सोमभागो(५)सृतः सृतः ॥ ४३ ॥

[ 13a ]

भौकृ-सुषुम्णा कालस्य गुह्यमेतद् उदाहृतम् ।  
 अन्यधमन्याः प्रोक्ताः गान्धारी हरितजिह्वका ॥ ४४ ॥  
 सपूषालं विकाचैव (?) यज्ञो(५)सिन्नापि शङ्खिनी ।  
 कुर्दीवि (?) च विद्विद्धिः प्राधान्यात् व्यापिकास्तनौ (?) ॥ ४५ ॥  
 काचिन् नाडी बहिर्वक्रात् या मातु (?) हृदि बुध्यते ।  
 पपातु तुष्टेमाप्रेति कोशे र (?) इव कल्पना ॥ ४६ ॥  
 मातुराहाररसजैः धातुभिः पुष्यते क्रमात् ।  
 गान्धारी नाम या जिह्वा पिङ्गलापाश्वर्वर्तिनी ॥ ४७ ॥  
 उन्मुखी ब्रह्मरन्धान्तं बहुशाखा समुद्यता ।  
 इडायाः पाश्वर्गा नाडी सम्प्रोक्ता हस्तिजिह्विका ॥ ४८ ॥  
 बहुशाखा बहुस्कन्धा मूलात् कांतु (यातु?) मुखोन्मुखी ।  
 समुखालं (?) चुखौ (?) चोभे पाश्वर्योरुर्ध्वर्गे सृते ॥ ४९ ॥  
 कराङ्गुलफ(गुल्या) पर्य(न्तं) बहुशाखा समुद्यताः  
 यशस्विनी च दक्षस्य पादाङ्गुष्ठान्तमिष्यते ॥ ५० ॥  
 बहुशाखाविभेदेन मूलाधारादधोमुखाः ।  
 शङ्खिनी या महानाडी वामे चाधोमुखी स्थिता ॥ ५१ ॥  
 शाखोपशाखभेदेन पादाङ्गुल्यं तमीश्वरि ।  
 कुहुरिति च या नाडी साधश्चोर्धं च सुस्थिताः ॥ ५२ ॥

बहुशाखाविभेदेन देहं व्याप्य व्यवस्थिता ।  
 सरस्वती च मूलोथा जिह्वाग्रान्तं व्यवस्थिता ॥५३॥  
 जया च विजया व्योमा नाभिमूले समुद्रभवेत् ।  
 अयुग्मे नेत्रकर्णान्तं कपोलं व्याप्य संस्थिता ॥५४॥  
 सुषुप्ता दक्षे वामे च उभे (इ)डापिङ्गले स्थिते ।  
 वामदक्षिणनासान्तं शरीरे (5)स्मिन् व्यवस्थिते ॥५५॥  
 एवं देवि समारव्याता नाइयः प्राधान्यतः शुभे ।  
 बहुत्वाद्यैव नामानि सम्प्रकृ वरुं न शक्यते ॥५६॥  
 शाखोपशारवतां प्राताः शिरा लक्षत्रयात्मकम् ।  
 अ(सा?)र्धलक्षमिति प्राहुः शरीरार्द्धविचारकैः ॥५७॥

[13b]

तद्भाश्च (?) बहूनाहु ताभिः सर्वाभिरेव च ।  
 व्याप्तेति सर्वतो वायुर्येन देह प्रवर्तते ॥५८॥  
 देहत्रिमूलाधारे तु देहाद्यन्तसमीरणः ।  
 नाडीभ्यामस्तमभ्येति ग्राणतो हि षडङ्गले ॥५९॥  
 अहोरात्रमनेन्दुभ्यां ऊर्ध्वाधो वृत्तिरिष्यते ।  
 वामदक्षिणनाडीभ्यां स्याद् वा दक्षिणायनम् ॥६०॥  
 याश्च ना(इयाः) शरीरे ५स्मिन् माहत्यय (?) व्यवस्थिते ।  
 तासु सर्वासु देवेशि विचरन्ति तु वायवः ॥६१॥  
 प्राणोऽपानः समानश्च उदानो व्यान एव च ।  
 नागः कूर्मेश् चक्षकरौ (?) देवदत्तो धनञ्जयः ॥६२॥  
 एते नाडीसु सर्वासु वसन्ति दश वायवः ।  
 एतेषु वायवः पञ्च नशः (नरे?) प्राणादयः सृता ॥६३॥

तेषु मुख्यतरः प्राणः स्कन्धः स्या(द)धः प्रतिष्ठितः ।

आस्यनासिकयोर्मध्ये हृदये भानुमण्डले ॥६४॥

पादाङ्गुष्ठे च प्राण एतेष्वपि च तिष्ठति ।

आपाने (अपाने) मिट्पायोश्च (?) कुरु दक्षिणजानुषु ॥६५॥

जंघोदरेषु कट्टयां च स्थानेष्वेतेषु तिष्ठति ।

व्यानः श्रीशक्षि(श्रोणि ?)मध्यस्थः भ्रूक (?).....

गुल्फयोर्द्धयो ॥६६॥

नागादिवायवः पञ्च त्वग.....दिषु (च) संस्थिता ।

दशसंख्या प्रकारादि प्राणकूर्मेति कीर्त्यते ॥६७॥

अपानवायोर्यत्कर्म विशमूत्रादिविसर्जनम् ।

देहावयवचेष्टादिः व्यानकर्मेति कीर्त्यते ॥६८॥

उदानकर्म यत् प्रोक्तं देहस्थो नयनादिकम् ।

पोषणादिः समानस्य शरीरे कर्म कीर्त्यते ॥६९॥

भुक्तं सर्वरसं गात्रे व्यापयन् वह्निना सह ।

द्विसप्तिसहस्रेषु नाडीमार्गेषु सञ्चरन् ॥७०॥

[14a]

समानवायुरेव एतद् देहं व्याप्त व्यवस्थितः ।

उद्घारादिगुणो यस्तु नागमेतीनि (नाग इत्येव) कीर्त्यते ॥७१॥

निमीलनादि कूर्मस्य द्रुतं च कृकलस्य च ।

देवदत्तस्य देवेशि तन्द्राकर्मेति कीर्त्यते ॥७२॥

धनञ्जयस्य शोपादि सर्वकर्मसमीकृता ।

ज्ञात्यैव वायुसंस्थानं नाडीस्थानं च यलतः ॥७३॥

नाडीसंशोधनं कुर्यात् यथाविधिपुरस्सरम् ।

नाडीशुद्धि (शुद्धि) विना देवि प्राणायामो न सिद्ध्यति ॥७४॥

नाडीषु सम्यक् सिद्धास्तु (सिद्धेस्तु) सुकरं प्राणसाधनम् ।

शैवैः संशोधयेन् नाडी रेचकादिविधानधित् ॥७५॥

ॐ कारैर्धारणायोगैः प्राणायामैश्च भेषजैः ।

प्रशुध्यन्ते शनैर्नाड्यो योगिनो यलतः क्रमात् ॥७६॥

युग.....(?) (आ) श्रयेद् योगी नाडीशुद्धि शैवश्चरेत् ।

यच्छीघ्रमध्यसेत् सद्यस्तस्य रोगो (५) भिजायतो ॥७७॥

महोदरामयछर्दिरतिसारो महाज्वरः ।

संभवन्त्यचिरेणैव जहि सम्यक् प्रवर्तनात् ॥७८॥

श्रुंठी (शुण्ठी?) कषायं सुक्षिग्धं पीत्वा तदारणा- (तदधारणा)-बलात् ।

पूर्वोक्तमन्त्रस्मरणान् मुच्यते व्याधिभिः शुभे ॥७९॥

यदभिव्याधिभिस्त्यक्तस्तदा प्राणे जिते तथा ।

स्वेच्छया वर्तते देहम् आत्मनाद्वृच्छालिष्यति ॥८०॥

यावदासनमुत्सृज्य देहो व्योम न चाश्रयेत् ।

तावद् रोगाश्च विघ्नाश्च संभविष्यन्ति अनेकधी (अनेकधा) ॥८१॥

यदा स्वदेहमुत्सृत्य योगी व्योमं समाश्रयेत् ।

तदोपसर्गास्तद् विघ्नकारका (:) न संभवन्ति हि ॥८२॥

नागाः सुरेन्द्रकन्याश्च यक्षिण्यः सिद्धकन्यकाः ।

प्रार्थयिष्यन्ति तं देवि छत्थ (सुस्थ?) येन भयातुराः ॥८३॥

शृणोति दिव्यवार्ता च दिव्यदर्शनमेव च ।

रसायनाद्यौषधं च स्वयं प्रवर्तते ॥८४॥

नृपाश्च पृथिवीदानै बहुमानैश्च पुरुषैः (पूष्करैः) ।

योगिन संप्रवर्तन्ते विघ्नार्थमितरे (५) पि च ॥८५॥

यस्याज्ञा वर्तते देवि तिर्यग(म)नुनगादिषु ।

एवं प्राप्तान् महाभोगान् देवा सुषुम्णा

व्या वायुं (सुरमहीभुजाम्) ॥८॥

त्रृणवद् यस्त्यजेद् योगी स परां सिद्धिमाप्नुयात् ।

यदा प्राणं स्वके देहे स्वेच्छया नयनु (?) क्षमः ॥९॥

तदा सुषुम्णाव्या (स्थ) वायुं सन्निरुद्धय समुत्सृजेत् ।

सुषुम्णायां च शुद्धायां शुद्धयन्ते ताश्च नाडिकाः ॥१०॥

स्वरवर्णप्रभावाः स्यात् षडाधारं च शुद्ध्यति ।

विन (?) मूत्रश्लेष्यदोषाणां अल्पता चैव जायते ॥११॥

निर्दोष बहुसामर्थ्यं चिराद् वर्षशतं तथा ।

इति प्राणजययुक्तो योग युज्जन् महेश्वरि ।

कालेन महता योगं प्राप्य सिद्धिं परां व्रजेत् ॥१२॥

॥ इति श्री मत्त्येन्द्रसंहितायां चतुर्थः पटलः ॥

। । पञ्चमः पटलः । ।

[14b] ईश्वर उवाच—

अथ प्रत्याहरि (प्रत्याहरेत्?) चित्तं निःसृतं भोगतृष्ण्या ।

यतो यतो (S)नुक्रमति मनश्चञ्चलमस्थिरम् ॥१॥

ततस्ततोऽनुसंगृह्य स्वात्मन्येव लयं भवेत् ।

मनोभाजिनमत्पुंगं निगृहीयात् पुनः पुनः ॥२॥

प्राणायामकरो (‘परो?’) देवि बहुधा परिधावितम् ।

यस्मिन् स्त्रत्वे (तत्त्वे) समासक्तं मनो यदि न तिष्ठति ॥३॥

पुनः पुनर्निगृह्यैव योगीं स्थिरतरं नयेत् ।

विषयेषु समासनानीन्द्रियाणि शनैः शनैः ॥४॥

संनिगृह्य निगृह्यै(वं) च मनः प्रत्याहरेत् सदा ।

मन एव महेशानि कारणं बन्धमोक्षयोः ॥५॥

तस्मात् सर्वप्रयत्नेन मनो निर्मलतां नयेत् ।

योषिद् अन्नपानेषु समुक्ळान्तं समंततः ॥६॥

संनिगृह्य प्रयत्नेन शुद्धतत्त्वे निवेशयेत् ।

संनिरुद्ध्य मनो देवि प्रयत्नान् नैव (एव) तिष्ठति ॥७॥

आकृष्याकृष्य यत्नेन तन्मनो वशमानयेत् ।

मनसो विजयो योगो मनसो विजयस्तपः ॥८॥

मनसो विजयो ज्ञानं तस्माब्रत्याहरेन् मनः ।

इन्द्रियाणि च सर्वाणि शनैः प्रत्याहरेत् सुधीः ॥९॥

श्रोत्रमाकाशम् ईशानि शब्दतन्मात्रलक्षणम् ।

व्योमैः (व्योम्निः) च तत् समाधाय तत्कर्म च समाहरेत् ॥१०॥

त्वक् (त्वक्?) वायुमयं देवि स्पर्शतन्मात्रलक्षणम् ।  
 तत्समावेश्य पवने तत्कर्म समतिक्रमेत् ॥ १९१ ॥  
 चक्षुस्तेजोमयं विद्यात् रूपतन्मात्रलक्षणम् ।  
 तत् तेजसि समाधाय तस्य कर्म च संहरेत् ॥ १९२ ॥  
 जिह्वा वायोमयी (वारिमयी) देवि रसं तन्मात्रलक्षणम् ।  
 तामस्मिन् संतिवेश्यैव (सन्निवेश्यैव) तत्कर्म परिसंहरेत् ॥ १९३ ॥  
 ग्राणं महीमयं विद्याद् गन्धं तन्मात्रलक्षणम् ।  
 तत्समावेश्यैव तत्रैव तत्कर्महरणं चरेत् ॥ १९४ ॥  
 वाक्पाणिपादत्रयं (नित्रयं) पायूपरथद्वयं क्रमात् ।  
 एतद् भूतेषु संवेश्य तत्कर्म (परि)संहरेत् ॥ १९५ ॥  
 यदा यदा मनो देवि चेन्द्रियाणि च कर्मसु ।  
 समुक्ल(ल्का)मन्ति हृष्णन्ति महेशानि तदा तदा ॥ १९६ ॥  
 संनिगृह्य स्थिरीकुर्यात् इन्द्रियाणि मनस्तथा ।  
 यदा निश्चलतामेति मनः सर्वेन्द्रियैः सह ।  
 शरैरभ्यासयोगेन प्रत्याहारमुपक्रमेत् ॥ १९७ ॥  
 ॥ इति श्रीमत्स्येन्द्रसंहितायां पञ्चमः पटलः ॥

## । । षष्ठः पटलः । ।

[15a] ईश्वर उवाच—

धारणां संप्रवक्ष्यामि येन दोषक्षयो भवेत् ।  
 प्राणायामं द्विषट्कन्तु (?) धारणा योगः उच्यते ॥१॥

धारणा त्रिविधा देवि तां श्रुणुश्च (श्रुणुष्व) यथाविधिः ।  
 आदौ प्राणं (प्राणान्) समागृह्य धारयेद् वायुधारणाम् ॥२॥

वायुधारणादाध्वस्तमहापातकशं (स) ज्ययः ।  
 आग्रेयीं धारणां ध्यायेत् सर्वदोषापनुत्तये ॥३॥

अग्निमारुतसंयोगाद् वारुणाकर्मयोगतः ।  
 संसिद्धियोगिनो देहे चिह्नमे (चिह्नमे) तत् प्रदृश्यते ॥४॥

चल (?) वर्णप्रसादं च स्वरलाघवसौष्टक (‘सौष्टवम्’) ।  
 आरोग्यं शीघ्रगामित्वम् अरोगत्वं च जायते ॥५॥

एवं सिद्धस्तनुर्योगी क्षुत्पिपासाविद्यातनीम् ।  
 धारयेद् वारणां भूयः अमृताख्यां महेश्वरि ॥६॥

मूर्खादिपादपर्यन्तं प्लावये (द) मृतां शुचि ।  
 संभृत्य चिन्तयेज् जीवे-अमृतप्रशनेन (‘प्रथनेन’) तु ॥७॥

देहं चामृतसम्पूर्णं तत् तृप्तिपरिमोदितम् ।  
 भावयेदनिशं योगी जरामरणशान्तये ॥८॥

दिव्यामृतमहाध्यानधारणापूतविग्रहः ।  
 क्षत (क्षुत) पिपासामहानिद्राजरारोगैर्विमुच्यते ॥९॥

षष्ठासं धारयेद् यस्तु दिव्यामृतधारणाम् ।  
 बलीपलितनिर्मुक्तः स योगो (योगी) योगभा(क्) भवेत् ॥१०॥

सिध्यन्ति सर्वकार्याणि वाञ्छितानि महेश्वरि ।  
 तत् धारणामहेशानि दृश्यन्ते योगसिद्धयः ॥१९९॥  
 तस्मात् सर्वप्रयत्नेन धारणायोगमाचरेत् ।  
 शनैर्धारणया सिद्धिः धारणां च समुक्लमेत् ॥१९२॥  
 प्राणायामैः दहेद् दोषं धारणाभिश्च किश्विषं (किल्लिष्म) ।  
 सर्वेन्द्रियवशीकारः प्रत्याहारेण जायते ॥१९३॥

[15b]

देवि शिरणा (शिरसा) योगं यद्धि कुर्याद् दिने दिने ।  
 मददासः सिद्धिमापन्नं तदाशक्तो (तदासक्तो) परिव्रजेत् ॥१९४॥  
 धारणायां च सिद्धायां योगीनो यच्चेत्सः ।  
 विद्यार्थमभिवर्तते गुह्यकाः कलिकामुकाः ॥१९५॥  
 तस्मात् तेषां वलिं दद्यात् अभीच्छन् सिद्धिमात्मनः ।  
 अन्यथा वर्तमानस्य विद्यं कुर्वन्ति दारुणा ॥१९६॥  
 रोगैर्बहुविधैर्देवि समसा (तमसा)निक्रा तत्त्वथ (तत् तथा) ।  
 प्रतिबन्धैश्च विविधैरविश्वासैश्च जूम्भणैः ॥१९७॥  
 तस्मात् तेषां बलिं दद्यात् यथावन् नियतात्मवान् ।  
 एककालं द्विकालं वा त्रिकालं वा वलिं हरेत् ॥१९८॥  
 अर्धरात्रे विशेषेण तद् यथा शृणु पार्वति ।  
 एकान्ते विजने देशे कृत्वा (कृत्वा) मण्डलमुत्तमम् ॥१९६॥  
 एँ व्यापक मं कलाय (मण्डलाय) ऐम् इत्थं सकृदर्चयेत् ।  
 चतुरस्तं महेशानि मण्डलं जस्तुमाक्षतैः (कुसुमाक्षतैः) ॥१२०॥  
 तत्र मण्डलमाधाय साधारं पात्रमुत्तमम् ।  
 अर्धान्नं पूर्णसलिलं सपुण्यं साक्षतं गृहे ॥१२१॥

बलि द्याच (च) मन्त्रेण तर्जन्या संप्रदर्शयन् ।  
सर्वभूतेभ्य इत्यन्ते हं कारं सम्यगुद्धरेत् ॥२२॥

स्वार्ह तोयं महामन्त्रः तारपञ्चकसंपुटः ।  
सर्वविघ्नविघातार्थं ईरितः परमेश्वरि ॥२३॥

सर्वस्यादिति भूतांश्च भूतानांश्च तर्पयेत् ।  
 दक्षिणे सकलान्यक्षात् यक्षकन्याश्च तर्पयेत् ॥२४॥  
 पश्चिमे राक्षसान् देवि तथा राक्षसयोषितः ।  
 उत्तरे क्षेत्रपालाश्च तत्कन्याश्च प्रतर्पयेत् ॥२५॥

[16a] ऊर्ध्वायां दिशि देवांश्च देवकन्याश्च तर्पयेत् ।  
अधस्ताद् दिशिनागांश्च नागकन्यांश्च तर्पयेत् ॥२६॥

मध्ये चराचरगुरुमांश्च भुवने सहः (सह) ।  
भैरवान् योगिनीक्षेत्रनायकान् गणनानपि (गणकानपि) ॥२७॥

तर्पयेतांश्च भूतादै भावयेदपि विष्टियं (व्यष्टितान्) ।  
 तत्सरामृतसंतुसां भावयेत् सचराचरम् । १२८ ॥  
 अनेन बलिना तृप्ताः योगिनः सिद्धिमुतमाम् ।  
 विशन्ति भूतनाथास्ते चान्यथा विघ्नयन्ति च । १२९ ॥

अनेन वाञ्छिता तृप्ताः योगिनं योगसाधकम् ।  
रक्षयन्ति महेशानि विघ्नमुत्सादयन्ति च  
—प्राप्तिर्वानेन वल्लि दद्यात् विश्वकर्णाः ॥ ३० ॥

तस्मात्सर्वप्रयत्नेन बलिं दद्याद् विचक्षणाः ॥ ३० ॥  
 न दान (दानै) यज्ञीर्न तपोभिरुद्धै (प्रै?)  
 न चोपवासेनियमैः कदाचित् ।  
 संसिद्ध्य देवि शिशु(?) योगमार्ग  
 विना गुरुं तत्कलदानदक्षम् ॥ ३१

। । इति श्रीमत्येन्द्रसंहितायां पृष्ठः पटलः । ।

।। सप्तमः पटलः ।।

ईश्वर उवाच—

अथातः संप्रक्ष्यामि ध्यानयोगमनुत्तमम् ।  
येन विज्ञानमात्रेण योगी स्याद् ईश्वरः स्वयम् ॥९॥

[16b]

पूर्वोक्तोसनमभ्यस्य (पूर्वोक्तोसनमभ्यस्य) समासीनो जितेन्द्रियः ।  
ध्यायेत् परतरं तस्व (तत्त्वं) निश्चलेन अन्तरालना ॥१२॥

सर्वविग्निवृत्यर्थं पूर्वं ध्यायेन् महावपुः ।  
पातालतलपादं च भूकटि (भ्रुकटि) व्योमदेहकम् ॥३॥

स्वगादिलोकशीर्षी (शीर्षा) च दिग् बाहुं देवताभयम् ।  
आदित्यचन्द्रनयनं नक्षत्रगणभूषणम् ॥४॥

समुद्रवसनं व्यासब्रह्माण्डमद्भुतम् ।  
ब्रह्मादितृणपर्यन्तं जगदेतच् चराचरम् ॥५॥

स्वरोमकूपकं ध्यायेत् स्वदेहं च जगन्मयम् ।  
एवं ध्यायेन् महारूपं देवि चित्तस्थिरासये ॥६॥

इति प्रध्याथ (प्रध्याय) तत् सम्यक् योगिनश्चितवृत्तयः ।  
शनै (:) निश्चलतां याति दिव्यज्ञानविचिन्तनात् ॥७॥

एवं चितं स्थिरीकृत्य तं च ध्यानमुपक्रमेत् ।  
ध्यायेत् स्वहृदये पद्मं शिवशक्त्यात्मकं परम् ॥८॥

तारकं दं (?) शक्तिनाम प्रासादमणिकर्णिकाम् ।  
अग्निमण्डलपत्र (?)..... सूर्यमण्डलकेसरम् ॥९॥

सोममण्डलकिञ्जकं बालार्कयुतभास्करम् ।  
नवशक्तिसमायुक्तं चिन्तयेद्यिरमात्मवित् ॥१०॥

तन्मध्ये परमेशानं ध्यायेद् आत्मविशुद्धये ।  
नील-जीमूतसंकाशं जटाबद्धं महोरगम् ॥१९१॥

बालेन्दुशेखरं भीमं हुङ्कारव्यासदिङ्मुखम् ।  
खड्गमूलान् (?) नवधरं नागपाशचरं प्रभुम् ॥१९२॥

कपालघंटा (?) सहितं विषार्ण (?) वरदं तथा ।  
रक्ताम्बर (°अम्बरा) धरं रक्तमाल्यगन्धविभूषितम् ॥१९३॥

नागाष्टकमहाहारं गर्जनं भयनाशनम् ।  
व्याघ्रचर्मपरिधानं सिंहचर्मोत्तरच्छदम् ॥१९४॥

[17a]  
नूपुरछत्रहीरादिभूषणैः परिभूषितै (परिभूषिताम्) ।  
सोमसूर्याग्निनयनं दण्डा (दण्डा) तिर्यङ् महानलम् ॥१९५॥

असन्तमखिलं दोषं विघ्नकोटिविभेदकम् ।  
सर्वशत्रुक्षयकरं महामृत्युविनाशनम् ॥१९६॥

बलीपलितदौर्भाग्यं जरारोगविनाशनम् ।  
सर्वसिद्धिकरं देवं भैरवं भक्तिरक्षकम् ॥१९७॥

माध्वीमदसमाधूर्णं नयनत्रयमण्डलम् ।  
मदिरानन्दं चेतस्कं सर्वलोकगुरुं हरम् ॥१९८॥

ध्यायेद् एकाग्रया बुध्या (बुद्ध्या) सर्वविघ्नसा(शा)न्तये ।  
तद् वामाङ्गस्थलगतां चण्डिकां दुःखनाशिनीम् ॥१९९॥

कालाभ्राजनसंकाशं (?) व.....र्धं शिरोरुहाम् ।  
मुण्डासनमंकितां (?) ऋस्म (?) सर्पक्षं कलमंकिताम् ॥२००॥

रक्तगन्धप्रसूनाद्यौ (°प्रसूनाश्वैः) भूषितां भूषणैरपि ।  
षड्वक्रां (षड्वक्रां) द्वादशभुजां प्रतिवक्रं (वक्रं) त्रिलोचनाम् ॥२०१॥

व्याघ्रचर्मपरिधानां सिंहचर्मोत्तरच्छदाम् ।  
 वज्रोकुशधरां (वज्राङ्कुशधरां) चक्रशंखखेटत्रिशूलिनीम् ॥२२॥  
 कर्त्रिंकादण्डमुशलवरदाभयधारिणीम् ।  
 भद्रां त्रिनेत्रां भक्तार्तिभज्जिनीं चन्द्रक्षरवरो (चन्द्रशेखराम्) ॥२३॥  
 भक्तापत्रयहरां कालप्रसनरूपिणीम् ।  
 माध्वीपूर्णकांग्रां xx नवयौवनगोचरा(म्) ॥२४॥  
 योगिनीगणसं(शं)मुरव्यां भैरवीं भयहारिणीम् ।  
 सर्वेद्रित(सर्वेप्सित)फलप्राप्तिकारणां कारणत्रयाम् ॥२५॥  
 एवं ध्याये (च) चिरं देवीं योगी योगफलासये ।  
 सर्वोपद्रवशान्त्यर्थं सर्वाभीष्टफलासये ॥२६॥

[176]

अनेन ध्यानयोगेन कालमृत्युभयादपि ।  
 मुच्यते परमेशानि (परमेशानि) न मयोक्तं मृषा भवेत् ॥२७॥  
 अधीत्यैतन्महाध्यानः (अधीत्यैतन्महाध्यान -) त्यक्तोपद्रवसञ्चयः ।  
 पुनः ध्यायेन् महादेवि सर्वोपद्रवशान्तये ॥२८॥  
 छह्वुज (हृदम्बुज) - समासीनं बालसर्यसूत (- सम -)- प्रभम् ।  
 देव्या समाशिलष्ठतनुं सुवर्णसमवर्णया ॥२९॥  
 भस्मोद्भूलित (द्भूलित-), सर्वयां (सर्वाङ्गः) दधानं व्याघ्रचर्मणि ।  
 राणा (शम) -शानस्थितं शान्तं त्रिनेत्रं चन्द्रशेष(रव)रम् ॥३०॥  
 ललाटस्थलबालेन्दुसुतादिव्यसुधास्तुतम् (स्नातम्) ।  
 वराभयमहाटंक मृगमुद्राधरं शिवम् ॥३१॥  
 अक्षक्षक्षपुस्तकधरं प्रसन्नं परमेश्वरम् ।  
 महामण्डलसम्बद्धं महाफणिफणान्वितम् ॥३२॥

नवयौवनसम्पन्नं ग्रस्तं कालभयादिकम् ।  
समुखं (सुमुखं) चारुसर्वाङ्गं गुप्तविज्ञानगोचरम् ॥३३॥

पशुपाशौघदलनं तारकं भयवारिधेः ।  
सर्वज्ञास्फारसामर्थ्यदायकं सर्वसिद्धिदम् ॥३४॥

एवं ध्यायेन् महादेवं सर्वदुःखोपशान्तये ।  
सर्वसत्त्वप्रलयैव (प्रलयायैव?) सर्वाशासिद्धिहेतवे ॥३५॥

अथवान्यत् प्रकारेण ध्यायेद् धृतसरसीगृहे ।  
शुद्धस्फटिकसंकाशं शरच्चन्द्रायुतप्रभम् ॥३६॥

अक्षमालाधरं शान्तं प्रसन्नं वरदं प्रभुम् ।  
विशिष्टाभयसंयुक्तं रजताद्रिसमप्रभम् ॥३७॥

सर्वमृत्युप्रशमनं बलिपलितनाशनम् ।  
दिव्यासन (दिव्यासार) महावर्षेवर्षमाणं समन्ततः ॥३८॥

[18a]  
वसुधा वर्षपातेन (वर्षपातेन) सहसा सीतलान्मना (शीतलान्मना) ।  
दुष्वृचर्मशतैर्मुस (?) भावयेदासनस्तनुम् ॥३६॥

अनेन ध्यानयोगेन मुच्यते दुःखबन्धनात् ।  
सात्त्विको(५)हं चरेत ध्याम (ध्यायन-) भीष्मसिद्धिमात्मनः ॥४०॥

अथवान्यत् प्रकारेण ध्यानयोगं वदामि ते ।  
हृत्यद्वकर्णिकामध्ये शुद्धदीपशिखाकृतिः ॥४१॥

अद्भुष्टपर्वसङ्काशं कोटिसूर्यसमप्रभम् ।  
कदम्बगोलकाकारं तारासूर्यमिव स्थितम् ॥४२॥

ध्यायेद् वा रश्मिभिज्वलै दीप्यमानं समन्ततः ।  
निरालम्बे पदे शून्ये यत् तेज उपजायते ॥४३॥

तद् देहमध्यासे (देहमध्यसेन्) नित्यं योगी योगप्रसिद्धये ।  
 दिव्यमण्डलमध्यरथं थ्रचंत्-(स्ववन्त्-) ममृतद्रवम् ॥ ४४ ॥  
 ध्यायेत् तन्मण्डलं दिव्यं सर्वरक्तं सितं क्रमात् ।  
 मूर्तिध्यातं (-ध्यानं) च ते नैव क्रमेण तु समाचरेत् ॥ ४५ ॥  
 तत् प्रभापटलव्यासं शरीरं परिचिन्तयेत् ।  
 सोऽहमित्यादि (भा-) वेन शनैरिहमिति (शनैरहमिति) स्मरेत् ॥ ४६ ॥  
 स्वच्छगत (स्वहृदगत्)- महाज्योति विनिर्यद् अमृतांशुभिः ।  
 त्रिलोकमखिलं योगी काव्यमानं विचिन्तयेत् ॥ ४७ ॥  
 अनेन ध्यानयोगेन योगी स्यादीश्वरः स्वयम् ।  
 स्वदेहं भावयेद् योगी कोटिसूर्यसमप्रभम् ॥ ४८ ॥  
 सम्यगात्मा विभेदेन सोऽचिराद् योगमाप्नुयात् ।  
 आत्मानं चिन्तयेद् योगी सप्तग् ईश्वरविग्रहम् ॥ ४९ ॥

[18b]

तद्भावनातस्त्वचिरात् सिद्धिं श्रीशाम्भवीं लभेत् ।  
 शिवोऽहम् ममेवो (ममैवा?) - हमचिन्त्योऽहमणुर्भुवः ।  
 एवं ध्यानविधौ ध्यायेदात्मानं विभेदतः ॥ ५० ॥

आनन्दशीतकिरणोदय पूर्णितासां (पूर्णिताशां),  
 विस्तारफेनपरिरञ्जित दिव्यतोयम् ।  
 नानाविधिः (नानाविध-) प्रवरदैवतमत्स्यजुषं,  
 श्रीमत् सुधाविवरमस्मि विधूतपाणा ॥ ५१ ॥

श्रीसद्गुरोः करुणादिकुलिश प्र(ख)ण्डन-  
 पापाद् रिक्तठ (?) निचये मम ईहगेहे ।

..... ॥ ५२ ॥

कोटीन्दुभास्करनिभां (कोटीन्दुभास्करनिभं) परामाण्डकल्प-  
माविस्मरामि परमं महदात्मरूपम् ।  
विद्युत्सहस्ररुचिरं त्रसरेणुकल्प—  
मानन्दसान्द्र (सान्द्र) परिमोहित (परिमोदित) भावगम्यम् ॥५३॥

पीयूषवारिधर्मीश्वरीमप्रमेयं (पीयूषवारिनिधर्मीश्वरमप्रमेय-)  
आ (मा ?) विस्मरामि हृदये सुमहान् (सुमहान्तं) मोहम् ।  
षट्पद्यकोटरकपाटविधाटितेन  
यन्ज्योतिरूद्धर्मरयांति (भूपथान्ति) तडिल्लतेव ॥५४॥

पीयूषरूपधनसार-सहस्रवृष्टिं (सहस्रवृष्टि-)  
—मेषे भजमिहृदये परमात्मीय (म्) ।  
संवित् (संवित् -) स्वभावपरिवृहितवीचिजाल-  
स्वानन्दशीकरसमुद्घयसिक्तदेहः ॥५५॥

सद्भावगम्यविमलोत्तमवित्तवृत्ति—  
—सेवासमुत्सुकजना वलिस्तिङ्करीय (ति) ।  
भूयो- (भूव्यो-) मवायु शिखि (?) नीरविभेदवित्त-  
मेकं तदस्य जगतो विभवाय तत्त्वम् ॥५६॥

[19a]  
तत्सर्वका(र)णर्माचिन्त्यमनन्तमाद्यं  
ज्योतिर्मीनोवच्यन-दूरागमम् - स्ति संवित् ।  
यद् ब्रह्मकन्दमसिलागमनालपुत्र—  
मानन्दपिङ्गलसुधाजलदिव्यसारम् ॥५७॥

सिद्ध्याष्टकप्रवरपत्रविराजमानं  
तद्योगीभावक्रमलभ्रमरो (S) हमस्मि ।  
नित्यो (S) हं निर्विकल्पो (S) हं निराधारोऽहमव्ययः ।  
र्गाद्यानन्दरूपो (S) हं ब्रह्मैवाहं न संशयः ॥५८॥

ब्रह्मैवाहं न संसारी मुक्तो(३)हमिति भावयेत् ।  
 अनेन ध्यानयोगेन जीवनुकृत्यमाप्नुयात ॥५६॥

यदा विकल्पाः कुटिला यान्ति विलयं शिवे ।  
 तदा मुल्लासविज्ञो (उल्लासविज्ञो ?)यः सर्वत्र समदर्शनः ॥५७॥

ध्यानेन लभते योगः (योगं) ध्यानैः सिद्धिं सुदुर्लभाम् ।  
 ध्यानेन नु जरां मृत्युं तरतीति मुषा (मृषा) तत् ॥५८॥

ध्यानयोगे भवेद्विप्रो योगिनो नियतः शिवः ।  
 व्याधिभिश्चोपसर्गेश्च तथा गुह्यकभृतये (भूतके) ॥५९॥

यदा समुत्थितं विद्धं योगी पश्यति पार्वति ।  
 तदा भूतबलिं दद्यात् पूर्वोक्तविधिना सुधीः ॥६०॥

पूर्वोक्तैर्जपयोगैश्च वक्ष्यमाणैश्च भेषजैः ।  
 दानैर्जपैस्तथा होमैः शमये(द) विद्वमुत्थितम् ॥६१॥

सर्गोपसर्गशान्त्यर्थं देवं मृत्युञ्जयं जपेत् ।  
 पञ्चस्वाना (स्नाना?)सनगतो (?) देवेशि चतुराननः ॥६२॥

[19b]

विन्दुनक्तादिमहितो (सहितो) भृगुस्तारादिरीरितः ।  
 मं(त्रो) मृत्युञ्जये देवि महामृत्युविनाशनः ॥६३॥

त्रिपक्षः (विपक्षः) सर्वविद्वानां सुमहावीरहानलः ।  
 मन्त्रा ते साधना प्रोक्ता प्रतिलोमेन चोच्यते ॥६४॥

पुटितः पञ्चतारेण सम्यक् सिद्धिकर (:) सृतः ।  
 दंकिनी त्रिगुणा कुर्यात् षडगं विधिपूर्वकम् ॥६५॥

ध्यानयोगं परं गुह्यं शृणु मे परमेश्वरि ।  
 ध्यानश्च त्रिविध (:) प्रोक्तः तत्कर्मणि (कर्म-) साधकः ॥६६॥

दशशतदलपद्मं कोटिचन्द्रवदाननं

करधृतवरमुद्रापाशवेदाक्षसूत्रम् ।  
धृतशशधरखण्डोदीर्णपीयूषवर्ष,  
स्तुतमिति परिभाव्य प्रोङ्गते (?) मोहजालैः ॥६६॥

हृदयकमलमध्ये चन्द्रकर्पूरमुक्ता-  
रजतकुमुदभासं सूक्ष्ममीशानमाद्यम् ।  
स्मरति यदि स रोगै विध्वजालोपसर्ग  
व्रज(व्रण)दुरितभयाद् यैर्मुच्यते देवि योगी ॥७०॥

गगनजलदभासं शूल(ख)ट्वागांधण्टा —  
- कुलिशवरकपालाभीति हस्तारविन्दम् ।  
सकलदुरितभूतप्रेतकूप्त्वाण्डवर्णा —  
ग्रसननिरतमीशं ध्यायतः स्यादभीष्टम् ॥७९॥

[20a]

प्रजपेदष्टसाहसं ध्यात्वा इत्थं परमेश्वरम् ।  
सर्गोपसर्गविद्वाद्यैर्मुच्यते व्याधिभिस्तथा ॥७२॥

जपे(द) द्वादशलक्षं तु य इमं मन्त्रमादरात् ।  
वलिपलितनिरुक्त - अजरामरतां व्रजेत् ॥७३॥

यस्मिंस्तत्त्वे निविष्टं तु मनो निश्चलतां व्रजेत् ।  
यदा तदा महेशानि ध्यानयोगमुपक्रमे(त) ॥७४॥

ईश्वर उवाच —

समाधिं संप्रवक्ष्यामि येन योगी शिवो भवेत् ।  
ध्यानसिद्धं तु यद्यूपं योगदृष्ट्या निरीक्षयेत् ॥७५॥

पुनः पुनः प्रसन्नात्मा निखिलेन तु वेनसा (चेतसा) ।  
यदा यदा लयं याति रूपं तच् चेतसा सह ॥७६॥

तदा तदा योगदृशा समलक्षस्थिरं नयेत् ।  
 ध्यानात् सप्तगुणः कालः समाधिरभिधीयते ॥७७॥  
 तत्र स्थितं भावं स्वरूपेण चलिष्यति ।  
 पश्चत्त्वे (पश्यत्ये) - काग्रया बुद्ध्या समाधिस्थः स उच्यते ॥७८॥  
 एकाग्रतिरव्यग्रो निश्चलो निश्चलेन्द्रियः ।  
 पश्येदात्माविभेदेन समाधिस्थ(ः) सदाशिवम् ॥७९॥  
 समाधौ दृश्यते देवि वह्नियोतिर्महन्मह(ः) ।  
 यस्मिन् तुष्टे भवेत् सुक्तिः (मुक्तिः) समाधिस्थस्य योगिनः ॥८०॥  
 सम्यक् समाधौ संसिद्धिं योगी योगेन च क्षणात् ।  
 यद्य(तु) स्मरति वै रूपं तत्तत् पश्यति निश्चितम् ॥८१॥  
 समाधौ साधिते सद्य(ः) चिन्हान्येतानि पार्वति ।  
 दृश्यन्ते योगिनो योगाः सिद्धसामान्यसाधनाः ॥८२॥  
 आज्ञा सिद्धिश्चापल्यं बलवर्णप्रसाधनम् ।  
 आरोग्यं व्याधिनश्च(व्याधिनाशश्च) शीघ्रगामित्वमेव च ॥८३॥  
 स्वेवया (स्वेच्छया) धारणं देहे वायोः श्रीखेचरीगणः ।  
 देवानां दर्शनं योगी सम्यगात्मप्रदर्शनम् ॥८४॥

[20b]

सर्वेन्द्रियवशीकारः सर्वज्ञत्वं च तत् क्षणात् ।  
 त्रिकालज्ञानसामर्थ्यं ईश्वरत्वं च पार्वति ॥८५॥  
 एते चान्ये च बहवो दृश्यन्ते योगसिद्धयः ।  
 यदा समाधि निर्विघ्नः सिद्धिं याति यतिप्रिये ॥८६॥  
 तदा योगी जरामृत्युकालाद्य(ः) परिमुच्यते ।  
 सिद्धिं (सिद्धी) नामाधिपत्यं च लभते नात्र संशयः ॥८७॥

समाधौ यदि विद्वानि संभवन्ति स (सभंवन्तीह) योगिनः ।

तान् पूर्वोक्तप्रकारेण सम्यगुत्सार्य पावति । ।८५ । ।

समाधिं सार्थायलैवं सनैस्तं (शनैस्तं) च समुक्लमेत् ।

एतत् ते व्याहत (व्याहतं) देवि समाधिरतिदुर्लभम् । ।८६ । ।

गुरुप्रसादामृष (X) तन्निर्धृत (र्धूत)पाप्मा,

महेशयोगीशुभयोगसंस्यं (संस्थः) ।

समन्यसे(समभ्यसेत्) सिद्धिमधीच्छुरेव

-मुत्सा(ह) वानात्मविदादरेण । ।६० । ।

। । इति श्रीमत्येन्द्रसंहितायां सप्तमः पटलः । ।

। । अष्टमः पटलः । ।

ईश्वर उवाच—

अथ आन्तरर्चनं (आन्तरार्चनं) वक्ष्ये सर्वसिद्धिप्रदायकम् ।

शुद्धे मनोरमे देशे सत्रिविष्टः सुनिश्चितः । । ९ । ।

आत्मानं भावये(च्छु) द्वत्त्वगोचरमीश्वरः (?) ।

ध्यात्वा चिरं प्रशंस्ता (प्रशान्तात्मा) पूर्वोक्तध्यानयोगात् । । १२ । ।

पूजयेद् गन्धपुष्पादैर्योगी भावमयैः श्रुभैः ।

षडाधारेषु विधिव(द्र) द्वादशान्ते विशेषतः । । ३ । ।

पूजयेच्छम्भुमव्यग्रं सक्रा (शक्त्या)- सहितमव्ययम् ।

संस्मरन् नियतो देवि पीयूषार्णवमुत्तमम् । । ४ । ।

[21a]

सुसुखा (सुशुभ्र)स्फाटिकाभासं दिव्यकल्लोलबृहितम् ।

तम्भ्ये विषुलं देवि रत्नं द्वीपं विभावयेत् । । ५ । ।

सर्वर्तु (सर्वत्र तु) कुसुमं हृद्यं तम्भ्ये काननं स्मरेत् ।

पारिजातैः कदम्बैश्च मन्दोरैः चन्दनैः कुचैः । । ६ । ।

विल्वामलकजम्बीरचम्पकाशोकपाटलैः ।

बकुलैर्दीडमैरामैः जम्बूनागवटादिभिः । । ७ । ।

स्नक्षेः (?) कुवरकैर्देवि महाखर्जुरगोस्तनैः ।

समालैर्मालतीगुल्मैः शतपत्रैश्च वंजुलैः (वनजैः) । । ८ । ।

अश्वथैः कर्णिकारैश्च सरलैरजुनैरपि ।

एतैर्वन्यैश्च विविधै पर्दपैरुपशोभितम् । । ९ । ।

मन्दमारुतसंभिन्नं कुसुमामोददिङ्मुखन् ।

तम्भ्ये भावयेद् योगीवरः सर्वगुणाधिकम् । । १० । ।

कल्हौरैकमलैरथ्ये (अध्य) पुष्टैः सौगन्धिकैः शुभैः ।  
हंससारसकारण्डश्चमैश्चक्रनाम भिः (चक्रबाकभिः) ॥१९१॥

अन्यैः कलकलारावैर्विहैरुपशोभितम् ।  
महासरसि तन्मध्ये पुलिने (5) तिमनोहरे ॥१९२॥

परितः पारिजाता (द्यं) मण्डपं परिभावयेत् ।  
रलार्चिं(त)गवाक्षा.....श्चतुर्द्वारविराजितम् ॥१९३॥

रलीपक्षणात् (?) संशोभि (त) कपाटाष्टकसंयुतम् ।  
पताकाध्वजमालाभिः शोभितं मङ्गलाङ्गुरैः ॥१९४॥

कलशमुकुरैश्चत्रैस्तोरणीर्विविधासनैः ।  
सहस्रदीपसंयुक्तं दीपदंक (?) विराजितम् ॥१९५॥

वितानक्षत्रमालादामविराजितम् ।  
जम्बकास्मीर (?) कस्तूरीमृगनाभितमालैः ॥१९६॥

चन्दनागर (चन्दनागुरु)-कर्पूरी मोदितदिगम्बरं ।  
पुष्पप्रकरसंकीर्णं धूपामोदसुगन्धितम् ॥१९७॥

[21b]  
रलदिर्या (रलदीपा) वृदयुतं रक्षितं सर्वदेवतैः ।  
इत्थं ध्यात्वा महेशानि मण्डपं (मण्डपं) परमात्मन (परमात्मनः) ।

तन्मध्ये भावयेन्मन्त्री पारिजातं सुपुष्पितम् ॥१९८॥  
भ्रमद् भ्रमरसंगीतं वर्षन्तं कुसुमोल्करं ।

तस्याधस्तात् स्मरेद् योगी रलसिंहासनं शुभम् ॥१९९॥

रलकाञ्चनसन्दीपं प्रियका (?) जिनभङ्गितम् ।  
दिव्यवस्त्रावृतं सौम्य तस्य मध्ये ब्रजं (?) स्मरेत् ॥२००॥

तारकं शक्तितालं प्रास्तमनुकर्णिकं (?) ।  
वहिमंडलपत्रा(क्षं) सूर्यमण्डलकेसरम् ॥२०१॥

सोममण्डलकिञ्जलं शिवशत्क्षाम्बकं पदम् ।

तत्कर्णिकायामासीनं दिव्यसन्दिष्टविग्रहम् ॥२२॥

प्रसव्रं वरदं सर्वं शरद्यन्द्रसमप्रभम् ।

व्याघ्रचर्मपरिधानं टङ्गशूलभयान्वितम् ॥२३॥

नरमुद्राधनं (‘धरं) शान्तं सर्वालङ्कारमङ्गितम् ।

पद्मासनस्थितं सर्वपाश्वर्गै (:) परिवारितम् ॥२४॥

सर्वज्ञाननिधि (‘निधिं) देवि सर्वज्ञं परमेश्वरम् ।

समानोदितचन्द्रार्को (चन्द्रार्क) कोटिभानुविग्रहम् ॥२५॥

शरीरदुःखशमनं समस्ताभीष्टसाधकम् ।

सर्वमन्त्रमयं शुभ्रं सर्वयोगमयं शिवम् ॥२६॥

नवयौवनसम्पन्नं सर्वलक्षणभूषितम् ।

त.....माण्डस्थलगताम् विकामं मरार्चितम् (?) ॥२७॥

भक्ततापत्रयहरां सर्वमृत्युविनाशिनीम् ।

एवं ध्यात्वा शिवोयोगी (शिवं योगी) समावाह्यमवरुद्ध्य च ॥२८॥

मातृकां विन्यसेद् भूयः श्रीकण्ठादीनपि स्मरेत् ।

शिवागमोक्तविन्यासैः सम्यग् विन्यस्तविग्रहः ॥२९॥

[22a]

प्रविभेदेन भविन (भावेन) पूजयेत् परमेश्वरम् ।

प्रथमं गुरु (हे)स्मौ पूजयेद् वामदक्षकम् ॥३०॥

शास्तारमार्यं बटुकं क्षेत्रेशं च यथाक्रमम् ।

अग्निरक्षो (S) निलेशान कोणेषु परिपूजयेत् ॥३१॥

नवशक्ति (‘शक्ती) यजेष्टपत्रमध्ये तु पार्वति ।

नमो भगवते प्रोक्त (प्रोक्त्वा) भृगकोटिशता (?) अक्षरान् ॥३२॥

x                    x                    x  
x                    x                    x

प्रोक्तागुणात्मशक्यं (?) ते युक्ताय पदमुच्चरेत् ।  
अनन्ताय पदं धाक्ता (प्रोक्त्वा) योगपद्मपदं वदेत् ॥ ३४ ॥

पी(ठा)त्मने नमो तोडस्तारादिः पीठपूजने ।  
आवाह्य पूर्वमन्त्रेण साङ्कुं सपरिवारकम् ॥ ३५ ॥

मानसेन विधानेन भावपुष्टैः समर्चयेत् ।  
तत्तदागममार्गेण योगी संपूज्य यल्लतः ॥ ३६ ॥

तर्पयेद् भावसुधका (भावसुधया) नैवेद्यैर्भाविसाधितैः ।  
कुं कं च कल्पयित्वा तु भावज्जलित (ज्यालित) पावकैः ॥ ३७ ॥

जुह्याद्राव (जुहुयाद् ?) वरुणसमिधादैश्च तदभवैः ।  
धर्मधर्म हवीर्दीसे आत्माग्रौ मनसाहुनेत् ॥ ३८ ॥

दत्वा पूर्णाहुतिं देवि होमकर्म समाप्य च ।  
समाप्य पूजाशेषं च तत्प्रसाद पवित्रकम् ॥ ३९ ॥

पूजयेत्त यथाशक्ति दत्वा बलिविधिं शुभम् ।  
सप्तर्णेष (सप्तर्णेषा) मया प्रोक्ता शांभवीभावसाधनी ॥ ४० ॥

मानया सदृशी लोके सपर्या देवि विद्यते ।  
अथान्यत्वकारेण (अथवान्यत्वकारेण) पूज्योक्ता  
(पूजोक्ता) परमेश्वरि ॥ ४१ ॥

पूर्ववद् विजने देशे समासीनो जितेन्द्रिय(ः) ।  
ध्यायेत् मण्डलं पूर्व प्रभाकिरणभास्करम् ॥ ४२ ॥

तन्मध्ये परमेशानि आत्मानं ज्योतिरुपिणम् ।  
निर्वातस्थो यथा द्वीपस्तथा निश्चलविग्रहम् ॥ ४३ ॥

[22b]

कोटिसूर्यप्रतीकाशां ज्वलन्तममृतं शुभः ।

स्मरेत्तदविभेदेन स्वरक्षां तन्मयं शनैः ॥ ४४ ॥

समस्तदेवता पुञ्जपञ्जरं गुणरञ्जितम् ।

ध्यात्वेत्यं पूजयेदेकं भावपुष्पामृतादिभिः ॥ ४५ ॥

तदैव जु(हुयात्) योगी हविभिर्भविसाधिभिः ।

एवमाराधयन् शम्भुमात्मरूपमकल्पषम् ॥ ४६ ॥

योगसाप्राज्यसम्पद्धिर्युज्यते सो(5)चिरादेव ।

अथान्तरसपर्यायामन्तरायो (न ?) भविष्यति ॥ ४७ ॥

भावसिद्धेन बलिना तद्भोगैरस्तस्य तर्पणैः ।

शमयोद्ग्रसंयातं (शमेयेद् ?) उपसर्गाच्च दारुणात् ॥ ४८ ॥

मूलाधारे तडिद्वर्णं भा भासितदिग्न्तरम् ।

वालसूर्यसहस्रार्थं सुशुद्धं गुण- (अ)वर्जितम् ॥ ४९ ॥

स्वशक्तिविधृतं देवि समासीनमनुपमम् ।

पूर्ववद् भावसुधया संतर्प्य परिपूजयेत् ॥ ५० ॥

भावारव्यचरणा होमः कर्तव्यस्तत्र योगिनः ।

एवं सम्पूजयन् योगी वत्सरात्सिद्धिमाप्नुयात् ॥ ५१ ॥

सर्वज्ञां सारसामर्थ्यां देवैरपि सुदर्लभाम् ।

षट्दलकमले देवि स्वादिष्टाने (स्वाधिष्टाने) महेश्वरम् ॥ ५२ ॥

मध्यगतं महासूर्यं किरणाभासमुच्च्यते ।

ज्योतिर्मण्डलमध्यस्थं भावगम्यं सुनिश्चलम् ॥ ५३ ॥

पूजयद् (पूजयन्) भावमात्रेण यः पूजयति नित्यशः ।

संसिद्धिमष्टमासेन लभते देवि दुर्लभाम् ॥ ५४ ॥

मणिधरे (मणिपूरे) महापद्मे जाम्बुनदसमप्रभाम् (?)  
से..... रौरिकाभासम् (?) अचञ्चलमनूपमम् ॥५५॥

मनोमयमहाद्रव्यैः पूज्यपूर्वोक्तमागतः ।  
षरामासाल्लभते सिद्धिं वाच्चितां परमेश्वरि ॥५६॥

[23a]

अनाहते महापद्मे जपाकुसुमसंप्रभम् ।  
प्रवालाङ्गुरसंकाशं सहस्रार्कसमप्रभम् ॥५७॥

पूर्वोक्तविधिना योगी सम्पूज्य परमेश्वरि ।  
यतु (चतु)र्मासादनु पाभ्यामेति (?) सिद्धिं जनप्रिये ॥५८॥

विशुद्धौ चन्द्रसंकाशं प्रभामण्डलमध्यगम् ।  
सुधास्तुततनुं शान्तं पूर्ववत्परिपूजयेत् ॥५९॥

स त्रिमासान् महासिद्धिं लभते देवि दुर्लभाम् ।  
चन्द्रकोटिप्रतिकाशमाज्ञायां परमेश्वरि ॥६०॥

पूर्वोक्तविधानेन पूजयेद् भावसाधनैः ।  
द्विमासादभिसिद्धानामाधिपत्यमनुतमम् ॥६१॥

द्वादंते (द्वादशान्ते) महादेवं शरच्चन्द्रार्दुर्दप्रभम् ।  
शुद्धस्फटिकमुक्ताभ्यं य..... ल्य मणिस्त्रिभम् ॥६२॥

सुधावर्षं प्रवर्षन्तं सर्वयाग (योग)फलप्रदम् ।  
सुधामण्डलमध्यस्थं निश्चलं गुणवर्जितम् ॥६३॥

सर्वान्तरायव्याधिघ्रं कालग्रसनतत्परम् ।  
महोपसर्गदुरितमृत्युर्पीडाभयापहम् ॥६४॥

सर्वरोग (सर्वरोग) महासम्पत् सामान्यपददायकं ।  
पीयूषवर्षवर्षन्तं वलिपलिहरिणम् ॥६५॥

अणिमादिमहासिद्धिसाधनैकतरं शिवम् ।  
 सर्वज्ञसिद्धिदं कालत्रयविज्ञानदायकम् ॥६६॥  
 सर्वसिद्धिप्रदातारं जीवमुक्तिपदं परम् ।  
 तप्तयेद् भावसुधयो (भावसुधया) भावपुष्टैश्च पूर्ववत् ॥६७॥  
 एवं क्रमेण यो योगी पूजयेत्परमेश्वरम् ।  
 मासत्रयेण सर्वासां सिद्धीनामधिपो भवेत् ॥६८॥  
 अजरामरतामेति वत्सराद्वद्ध(र्ध)प्रयोगतः ।  
 आत्मानं तन्मयं ध्यात्वा सम्प्रगेवाविभेदतः ॥६९॥

[23b]

पूजयेन्ननसा भावकुसुमैस्तत् सुधाद्रवैः ।  
 अचिरेणैव कालेन स योगी योगभाक् भवेत् ॥७०॥  
 इत्येषा व्याहृता देवि पूजा ते परमेश्वरि ।  
 नानया सदृशी पूजा सर्वशास्त्रेषु दृश्यते ॥७१॥  
 आत्मसंस्थं परित्यज्य बहिश्च स्यं (बहिःसंस्थं) यजेच्छिवम् ।  
 करस्थं पायसंत्कालिहेल्परमेव (?) सः ॥७२॥  
 आत्मरूपी परः शम्भु (:) जगदेतत्तदाश्रयम् ।  
 तस्मिन् सम्पूजनं देवि पूजितं सचराचरम् ॥७३॥  
 हिसांदिदोषमुक्तत्वाद् अन्तरंगविमुक्तिदम् ।  
 तस्मात्सर्वप्रयत्नेन शिवमतः (शिवमन्तः) समर्चयेत् ॥७४॥  
 पूजैषा शार्भवी गुह्या प्राणायामादयस्तथा ।  
 योगश्च मन्त्रसिद्धिश्च सेध्यंतीति (सिद्धयन्तीति) सुनिश्चितम् ॥७५॥  
 अन्यथा किंश्यन्ते देवि न सिद्धिरुपजायते ।  
 असिद्धमत्रयोगतः असिद्धिरुपजायते ॥७६॥

गुह्यका भूतवेताला व्याधयो मृत्युःवापरे ।  
 विद्वयन्ति समासाद्य पीडयन्ति च योगिनम् ॥७७॥

तस्मात् सर्वप्रयत्नेन मत्रंमादौ प्रसाधयेत् ।  
 मत्रंसिद्धिं विना योगी योगं (न ?)प्रयुज्यते ॥७८॥

तस्य धातुगता देवि योगिनो (योगिनं) भक्षयन्ति तम् ।  
 भैरवे सह देवेशि इपिते (जपिते) मत्रंवर्जिते ॥७९॥

क्षणात् सिद्धिं प्रयत्नन्ति मन्यसिद्धस्य योगिनः ।  
 असम्यग् युज्यते वापि तस्मान् मत्रंजपे सुधीः ॥८०॥

यद् यद् समीहते देवि मत्रंसिद्धिं (:) प्रयोजनम् ।  
 तत् तदाशु लभेत् सद्यो निर्विद्वेन सुरार्चिते ॥८१॥

[24a]

न जरामृत्युर्वा रोगा भूतायक्षाश्च गुह्यकाः ।  
 जपिनं नोपसर्पन्ति भयभीताः समन्तताः ॥ ८२

तस्माज् जपेन् महाविद्यां योगिनीं हृदयङ्गमाम् ।  
 न कर्मणा साधनसंविधानै  
 नैवायुरोर्धैर्न (न वायुरोर्धैर्न) च पूजयांतः  
 न सिद्धिरुक्तापि च मन्त्रसिद्धौ ।  
 प्रजायते सिद्धिरुक्तीव दिव्या ॥८३॥

। । इति मत्येन्द्रसंहितायाम् अष्टमः पटलः । ।

। । नवमः पटलः । ।

श्री ईश्वर उवाच —

अथ गुह्यं प्रवक्ष्यामि मन्त्रराजं महेश्वरि ।  
यस्त्सिद्धौ सर्वसिद्धिं (सिद्धिः) स्याद् योगिनो नात्र संशयः ॥९॥

मन्त्रोद्धारं (द्धारं) प्रवक्ष्यामि सर्वसिद्धिप्रदं परम् ।  
महाचमल्कारकरं महामुक्तिप्रवर्तकम् ॥१२॥

महामृत्युप्रशमनं समाज्ञापरिकृत्तनम् ।  
स्वाज्ञा संसिद्धिदं देवि जरापलितहानिदम् ॥३॥

भूतप्रेतोपसगादिवारणं शत्रुनाशनम् ।  
चोरव्याघ्रमहासर्पपरचक्रादिवारणम् ॥४॥

त्रैलोक्यमोहनं देवि त्रिकालज्ञानदायकम् ।  
अणिमादिप्रदं जीवन्मुक्तिदं खेचरप्रदम् ॥५॥

बहुनात्र किमुक्तेन जरापरणनाशनम् ।  
अवर्गश्च कवर्गश्च पवर्गश्च पवर्गकं (चवर्गकम्) ॥६॥

तवर्गश्च यवर्गश्च (टवर्गश्च ?) यवर्गश्चेतिसप्तकम् ।  
डाकिनी शाकिनी चैव लाकिनी काकिनी तथा ॥७॥

साकिनी हाकिनी देवि यक्षिणी चेति कीर्तिंता ।  
सप्ताधारेषु विरव्याता वर्गसप्तकं संश्रया (त्) ॥८॥

नाथसप्तकसंयुक्ता योगिन्यो (योगिनो) योगसिद्धिदा ।  
तासां हृदयगोमंशे (?) सर्वमन्यप्रधानवान् ॥९॥

तं प्रोच्यमानमधुना शृणु योगिमन(ः) प्रियम् ।  
तृतीयं काकिनीवर्गा वृद्धयोदेक्षरं (वर्धयेदक्षरं) पदम् ॥१०॥

यक्षिणी द्वितीयं पश्चात् यक्षिणी तृतीयं पुनः ।  
साकिनी प्रथमं देवि यक्षिणी सप्तमं ततः । । १९९ । ।

[24b]

अष्टमं यक्षिणी वर्गाः दत (xx) परमुदीरितः (मुदीरितम्) ।  
वह्नि(अं)पीठ(उ)शिखी(तफरलरं)योनि (एएरे) मन्त्रमीरितम् । । १९२ । ।

पुटिवं (पुटिं) प्रचतारेण(पञ्चतारेण ऊ ऋत त्रा)

सर्वज्ञत्वं प्रदक्षणात्(?) ।

दण्डविन्दुयुतै (अं) वह्निरक्षरै(अं) क्रमश सुधीः । । १९३ । ।

तेनैवानल वायिन्दु.....सञ्चिः पुरोदितै (:) ।

नाभान्ते तु विशुद्धादि (विशुद्धयादि०) धामनाम समीरयेत् । । १९४ । ।

ज्वालामन्तं ततस्तनु धातु नाम क्षमीरयेत् (समीरयेत्) ।

द्वितीयान्तं च रक्षेति (रक्षेति) युगलं प्रोद्धो(तु) ततः । । १९५ । ।

पातियुक्तान्य मुन्याहु (?) पष्टङ्गानि महेश्वरि ।

कराङ्गुलीषु विन्यस्येत् कनिष्ठादिषु मंत्रवित् । । १९६ । ।

पंचभिश्चापरेणैव तलयोस्तनुपृष्ठयोः ।

हृदयादिषु च न्यस्येद् यथाविधि (:) पुरस्परं(पुरस्सरम्) । । १९७ । ।

मांती (मन्त्री) दण्डी विन्दुयुग्मौ तदन्येन लवायुभिः ।

साच्चीशं(?) विन्दुयुक्तं तु बीजयुक्तं सुदुर्लभम् । । १८

बीजान्ते दक्षिणपदं द्वादशाङ्गाधिवासितम् ।

वरदेति समुच्चार्य परमेश्वरि चेति वै । । १९६ । ।

परापरे पदं प्रोक्ता (प्रोक्त्वा) वदेत् परमकारणो ।

परमपदशष्टान्ते (शमान्ते) (?) विग्रहे पदमुद्घरेत् । । २० । ।

सर्वदुःखा स्पदं प्रोक्तलोहितो(५) ग्रिसमन्चितः ।

शमनीति पदं भूयंश्चेत्येहाति पदं ततः । । २१ । ।

मत्वाणशक्ति रक्षेति गुगुले(?) हृदये न्यसेत् ।  
मशं (मन्त्र°) यमाल (?) रक्षार्थमीरितः परमेश्वरि ॥२२॥

अथ न्यासविधिं वक्ष्ये येन विन्यस्तविग्रहः ।  
सर्वपातकनिर्मुक्तः सिद्धिपरमिकां लभेत् ॥२३॥

चुल्की(?) तले ब्रह्मपदे भालाक्षि श्रवणे द्वये ।  
सविन्दुकै (:) मन्त्रवर्णैः पञ्चवर्णैः पञ्चसम्पूर्णैः (सम्पुर्णैः) ॥२४॥

[25a]

विन्यसेत् परमेशानि न्यासांगकद्वये (नासिकांद्वये) तथा ।  
वदने चौष्ठयोर्देवि चुबुके (चिबुके) च न्यसेत् पुनः ॥२५॥

वक्रन्यासमिदं प्रोक्तं त्रैलोक्यक्षोभकारकम् ।  
कण्ठे स्तनद्वये चांशयुगले ककुदो (ककुदौ) हृदि ॥२६॥

तथा कूर्परयोः पाण्योः पाश्वयो(पाश्वर्यो) र्जठरे पुनः ।  
हृदयन्यासमुद्दिष्टं महापातकनाशनम् ॥२७॥

सर्वव्याधिहरं भद्रे सर्वरक्षाकरं भवेत् ।  
नाभौ पृष्ठे कटियुगे गुह्ये चाण्डद्वये तथा ॥२८॥

मुले गुदे स्फिचकट्यां लिङ्गाग्रे नाभिमूलके ।  
मध्यन्यासमिदं प्रोक्तं महामृत्युविनाशनम् ॥२९॥

सर्वविघ्नप्रशमनं सर्वलोकवशीकरम् ।  
ऊर्वो र्मूले तथा मध्ये चोर्वर्गे तयोरधः ॥३०॥

जात्वग्रे (जान्वग्रे) जनुमूले(जानुमूले) च जघंयोस्तु पदे तथा ।  
पादन्यासमिदं देवि सर्वार्थप्रतिपादकम् ॥३१॥

सर्वज्ञत्वपदं दिव्यं सर्वजीवमनोहरम् ।  
ततः समस्तमन्त्रेण कान्तं पादान्तमस्वित् ॥३२॥

पादाकांनं च विन्यस्ये(द्) देवि व्यापकयोगतः ।  
 त्रिसन्ध्यमर्द्धरात्रे च यद् एनं स्वविग्रहे ॥३३॥  
 न्यसेत तदा वत्सराधिकाणिमादि गुणान्वितः ।  
 भविष्यति महेशानि सर्वपातकवर्जितः ॥३४॥

एवं न्यस्य (न्यसेद्) रीरो (शिरो) ध्यानेमेवं समाचरेत् ।  
 अमृतार्णवमध्ये तु रलद्वीपे मनोहरे ॥३५॥  
 उद्यानं भावये(द्) दिव्यं दिव्यकल्पद्रुमाश्रितम् ।  
 तन्मध्ये भावयेद् देवि वेरामृत (परामृत-) महानदीम् ॥३६॥  
 तस्याश्च पुलिते (पुलिने) रथे कदम्बवनमुत्तमम् ।  
 संसरेत् फलपुष्पार्घ्यं भ्रमद्(र)गीतसनादितम् ॥३७॥

[25b]

तत् कोटरोलितचारुशशाङ्कवर्ण  
 कादन्धरीवरसुधा परिमोदितासम् ।  
 तदगन्धलोलुप समागतराजहंस,  
 सारङ्ग कोकिल-शुकादिविहंगजुष्टम् ॥३८॥

तस्मिन् वने विपुलसहस्रदीपं,  
 मध्यमरुदं(?) कुसुमोल्करपारिजातम् ।  
 सिहांसनप्रवरदर्पणपूर्णकुम्भं  
 राजद् वितानवरमकम्पमुज्ज्वलन्तम् ॥३९॥

श्रीमङ्गये (श्रीमंडले) पुटित (?) वहि पुरस्य मध्ये ।  
 विद्युत्प्रभाविलसितं कमलं विं (विम्बं) ।  
 सिहांसनो परिहुता (परिवृता) सन् सूर्यचन्द्र-  
 विवस्थितं (व्यवस्थितं) निधि (विधि)-  
 धृताषुकसिद्धियलम् (?) ॥४०॥

तत् कर्णिकागतमचिन्त्यमनेकचन्द्र-  
मुक्तामणिस्फुटितकुम्भवितानभासम् ।  
भालस्थलग्रथितचारुशशाङ्क खण्डं,  
निर्यत् (निर्गत) - सुधारससमायुतदिव्यगात्रम् ॥ ४१ ॥

विद्युल्लतासदृशचारुतरं प्रबन्ध-  
रलादिजालमलाङ्गमनङ्गकल्पम् ।  
कादम्बरीवरसुधापरिपूर्णपात्रं,  
संसक्तपाणितलमु(द)धृतरलदण्डम् ॥ ४२ ॥

प्रा(ले) यचन्द्रधवलो त्रमशंषभार(?)  
श्रीकुंकलांगद(?)महावलयादिभूषम्,  
मन्दस्मिताज्जितमुरवं कमनीयजालं,  
भूषा विभूषितमजादिसुरौद्यवन्दयम् ॥ ४३ ॥

तद्यामां ..... लगता,  
.....भावयेत्परमेश्वरि ।

अलोलमणिताट्कामाता प्रमदिरेणपम् (?) ॥ ४४ ॥

x x x  
x x x

क्रुचं मन्दारभारोद्यन् मन्दस्मितयुताननाम् ।  
चारुग्रेवेयमङ्गलां वृत्तोत्तुङ्गस्तनान्विताम् (?) ॥ ४६ ॥

x x x  
x x x

चारुरूपीरणायुगाम् (?) आरक्तपद (पाद) पङ्गजाम् ।  
शोभालावण्यसौन्दर्यसमुदायस्वरूपिणीम् ॥ ४८ ॥

श्यामलां शिवपद्मस्थां कोमलां यौवनोऽचलाम् ।  
भक्तापत्रवीशत्रुं मधुरस्मितचन्द्रिकाम् ॥ ४९ ॥

नखाङ्गुरविनिभिन्नकालमृत्युयमादिकाम् ।  
 सर्वसाम्राज्यसम्पत्तिप्रदातुरसुरभूहाम् ॥५०॥  
 सर्वलक्षणसम्पन्नां सर्भा(सर्वा-) भरणभूषिताम् ।  
 सप्ताधारेषु मन्त्राणां भावयेद् भावयोगतः ॥५१॥  
 विद्युज् जाम्बूनद - जवी (जवा?) लीनाशुक्लाभिरक्ताकाः ।  
 कोटिचन्द्रनिभं चान्द्रं वर्णत (वर्णा)स्ते प्रकीर्तिता ॥५२॥  
 एवं वर्णात्मकं देहं भावयित्वा विचक्षणः ।  
 जपेद् विद्यां महेशानि शर्वविद्याधिनायिकाम् ॥५३॥  
 सम्यग् दीक्षविधौ देवि गुरुणा समुदीरितम् ।  
 नान्यथा फलदं मन्त्रं कल्पकोटिशतैरपि ॥५४॥  
 विनापि कलाशासकै दीक्षागुरुमुखात् श्रुता ।  
 कुम्भपूजाविधौ सम्यक् कृत्वा प्रोक्षणमार्गतः ।  
 तस्यापि गुरुभक्तस्य जायते सिद्धिरुतमा ॥५५॥  
 । । इति श्रीमत्येन्द्रसंहितायां नवमः पटलः । ।

। । दशमः पटलः । ।

[26a] दीक्षाविधिं प्रवक्ष्यामि येन योगी मलक्षयम् ।  
प्राप्नोति दुर्लभां सिद्धिं अचिरादेव पार्वति ॥१॥

एकान्ते विजने देशे पशुदृष्टरगोचरे (पशुदृष्टिं) ।  
समं भूमितलं कृत्वा दर्पणोदरसन्निभम् ॥२॥

वस्त्रप्रावरणाद्वेवि (° प्रावरणैर्देवि) मण्डलेन वितानके ।  
भूषयित्वा यथान्यथं (यथान्यायं) उपलिष्य विधानतः ॥३॥

उपविश्यासने दिव्ये प्राङ्मुखो नियतः शनैः ।  
विभ्रानुत्सार्य यलेन प्राणायामैर्जितेन्द्रियः ॥४॥

स्वपुरो दक्षिणे भागे विदध्यान् मण्डलं शिवे ।  
चतुरसं महेशानि मध्ये वर्तुलाजितं (वर्तुलराजितम्) ॥५॥

तत्र शंखं प्रतिष्ठाप्य साधारं पात्रकं तु वा ।  
पुरयेद् (पूरयेद्) गन्धनोयेन (गन्धतोयेन) हेतु (?)

आधारं पात्रं (गात्रं) संचिन्त्य पात्रमर्कं (पात्रमर्कं) विचिन्तयेत् ।  
वारि सोममयं ध्यात्वा तत्तन्मन्त्रैः प्रयुज्य च ॥६॥

षड्ङ्गेनाचयेन् (° नाचयेन) मूलविद्यया सप्तवारकम् ।  
प्रजप्य ग्रोक्षयेत्तेन सप्तर्णा साधनादिकम् ॥७॥

तदर्घ्यवारिणा देवि स्वपुरो वामकैः पुनः ।  
वहन् नाडीन्युतं रुद्धा (रुद्धा) गरुडासनमास्थितः ॥८॥

नदत् पर्णा इना (?) देवि चतुरसं प्रकारयेत् ।  
तन्मध्ये वर्वलं (वर्तुलं) पद्मं कारयेद् विधिपूर्वकम् ॥९॥

मण्डलाकं (मण्डलकं?) प्रवक्ष्यामि येन पूजाफलं लभेत् ।  
विना तेन महेशानि न सिद्धिभविगच्छति ॥११॥

रोमित्यादौ (रोधनपदं?) समुद्धार्य चन्द्रसूर्यपदं वदेत् ।  
अग्निगर्भपदं पश्चात् स्वरयुमं (स्वरयुमं) ततो वदेत् ॥१२॥

धर्मर्थकाममोक्षान्तलामं कुरु युगं (युमं?) ततः ।  
महासमयशास्त्रान्ते (शकलान्ते?) खेचरीपदमीरयेत् ॥१३॥

मुद्रामिति समुद्धार्य जनवीस्यपाटयेति च (?) ।  
शांभवव्यासपदं प्रोक्ता (?) या पदं च समुद्धरेत् ॥१४॥

पवुर्त्वयिनां सिध्यं ते सामर्थ्यं दहयुक् पुनः (?) ।  
पमुल्काकि च युग्मां ते कालेयुकारद पुनः (?) ॥१५॥

[27a] मण्डलां ते च ब्रह्मांडं खं कलान्ति (कलान्तं?) वदेत् तदा ।  
विधिदिद्विग्निसार्थ्या दुःखं उ (?) युक्तं वदेत् तदा ॥१६॥

महाचन्द्रासवो प्रोक्तो हसहेमिति कि पुनः (?) ।  
मण्डलाणुरयं देवि पञ्चप्रणवसम्पुटः ॥१७॥

अनेन विधिना कृत्वा मण्डलं विधिपूर्वकम् ।  
पूर्वादिषु चत्रदिक्षण (चतुर्दिक्षु) मध्ये वै रत्नपञ्चकान् ॥१८॥

गतस्व मत्त्यया तालं नागसंघा (संघाः) क्रमेण तु ।  
ईशानादिषु कोणेषु मध्ये वै तारपञ्चकम् ॥१९॥

विनस्याधारमाधाय हेथात्र (?) पदमुद्धरेत् ।  
आसनाय तथैकारं विन्दुयुक्तं पुनर्वदेत् ॥२०॥

अनेन (आ)धारमंभर्यर्चत् पंचाग्रमण्डलं (पञ्चांगमण्डलं) सरेत् ।  
तत्यात्रं समाधाय (समाधाय) ध्यायतं (ध्यायन्तं?)  
परिशोधितम् ॥२१॥

पुरतो वाग्रवेनैव (वाग्निवानैव) श्रीपात्राधार उच्यते ।  
आसनान्तु देवेशि पात्रं ध्यायेद् दिवाकरम् (दिवानिशं) ॥२२॥

संशोधितं घटस्थेन पूरयेत्सुध (सुधा) हेतुना ।  
सद् विनियेन (?) देवेशि शोधयित्वा क्रमेण तम् ॥२३॥

स द्वादशान्तो ज्चलितः मुद्रया देवमुद्रया ।  
धाराम(र्घ्य)-समापूर्णा भावयेत् सोमरूपिणम् ॥२४॥

पूर्ववजक्षण (?) मध्ये मध्ये कोणेषु मध्यके ।  
पञ्चरलानि विन्यस्य विन्यस्येत (विन्यसेत्) तारपञ्चकम् ॥२५॥

वामाङ्गुष्ठानांम् योत्खस्वसलिनेवसेवरि (?) ।  
सप्तवारं सकृज् जस्ता धिवि (विधि)वन्मूल - (अ ?) विद्यया ॥२६॥

पूजयेद्वस्थपुष्पादै धूपदीपादि दर्शयेत् ।  
.....प्रोत्तानं पूजोपकरणानि च ॥२७॥

द्रव्यान्तरं मण्डलं च सर्वविद्यामयं भवेत् ।  
ततो पूर्वोक्तविधिनां सम्यक् विन्यस्तविग्रहः ॥२८॥

सिद्धखरहोत्रिक्त (?) कुसुमै रक्तचन्दनैः ।  
षट्कोणं विलिखे(इ) देवि मष्ट(अष्ट)कर्णिककेसरम् ॥२९॥

सहस्रदलसंयुक्तं भावनाविहितं तदा ।  
पश्चिमे षोडशदलं भात्वंशं वायुकोणके ॥३०॥

इरोदशदले (?) पूर्वे षकारं (?) परिकल्पयेत् ।  
चतुर्दलमथ्यग्रेष्यां (?) द्विगुणं निर्वृतिकोणके ॥३१॥

तद् (ततः) बहिर्विलिखेद् यन्त्रं तद् (ततः) बहिः परमेश्वरि ।  
चतुषष्ठिदल्वं (चतुः षष्ठिदलं) पद्मं हृष्टतमेव

(हृष्टगतमेव ?) च ॥३२॥

बहिरालिख्यत्य (तद्ध x?) तं योगी भूपुरेण समन्वितम् ।  
चतुर्द्वारसमायुक्तं सम्यकां प्रौक्ष (सम्यक् आप्रोक्ष्य) पूजयेत् ॥ ३३ ॥

मध्ये विच्यस्य कलशमष्टगन्धोदकान्वितम् ।  
षडेव कलशान् कोणेष्वाधाय परमेश्वरि ॥ ३४ ॥

सम्पूज्य गन्धपयसा दिव्यार्घजलसंयुतान् ।  
रक्तवस्त्रैः समाच्छन्नान् रक्तयुक्तान् प्रपूजयेत् ॥ ३५ ॥

मध्ये शिवो समावाह्य पूज्य सर्वोपचारकैः ।  
जपेत्वारं शिवं शान्तं योगिनीषट्कमध्यगम् ॥ ३६ ॥

पूजयेत्वा (पूजयित्वा) यथा न्यायं तर्पयित्वा परामृतैः ।  
षट्कोणकलशेष्वेवं डाकिन्याद्याः समर्चयेत् ॥ ३७ ॥

तत्तदलेषु देवेशि तास्ताः सम्यक् प्रपूजयेत् ।  
चतुर्षष्टिदले बाह्ये तदुक्तन्यासमार्गतः ॥ ३८ ॥

निध्यष्टकसमायुक्ताः सिद्धयस्त्वणिमादयः ।  
तथा चटकभूरकौ दुर्गाक्षेत्रेशमेव च ॥ ३९ ॥

[28a] च(तु)ष्कोणेषु सम्पूज्य धूपदीपानि दर्शयेत् ।  
पूजान्ते जुहुयाद् वह्नौ बलिं दद्याद् यथाविधिः ॥ ४० ॥

श्रीशब्दान्ते वरपदं मषीवर्णान् (?) समुच्चरेत् ।  
नाथान्ते श्रीपदं प्रोक्ता (प्रोच्य) परमाणामुदीरयेत् ॥ ४१ ॥

स्वारीपूणीद्य (?) श्रीपर्णान् पादुकां पूजयामि च ।  
प्रोक्ता (प्रोच्य) सम्पूजयेद् देवि तार्पयामि  
(तर्पयामीति) तर्पयेत् ॥ ४२ ॥

अनेन क्रमे योगेन पूजयेत् सर्वदेवताः ।  
आदौ सिरसि (शिरसि) देवेशं पडाधारेषु चैव हि ॥ ४३ ॥

पूजयित्वा महेशानि बहिरेव समर्चयेत् ।  
पूर्वं गिरिगणेशानौ पूजयेद् (पूजयेद्) वामदक्षिणे ॥ ४४ ॥

तथा बटुकभेरुकं (बटुकभैरवं) दुर्गाक्षेत्रपतीन् क्रमात् ।  
तत्तन्मन्त्रैः समभ्यर्च्य तर्पयित्वा परामृतैः ॥ ४५ ॥

विश्वनाथं यजे शम्भुं (यजेच्छम्भुं) शुद्धकारणवारिणा ।  
पश्चिमे कलशे देवि हंसानन्देन संयुताम् ॥ ४६ ॥

डाकिनीं पूजयेत् सप्यकृ दलेषु क्रमयोगतः ।  
अमृताकर्षिणीं चैव इन्द्राणीशानिरेव च ॥ ४७ ॥

उमां चोर्ध्वं लका कृद्धि कृहलका (?) तथैव च ।  
भूषा तथैकरीराय (?) ऐश्वर्या च तथापरा ॥ ४८ ॥

ॐकारात्त्वोषधा देवि यक्षराजाश्च (यक्षरक्षांसि) षोडश ।  
दलेषु तेषु विख्याता योगिन्यो योगसिद्धिदाः ॥ ४९ ॥

वायव्ये कलशे नित्यानन्दभैरवसंयुताम् ।  
राकिनीं पूजयेद् देवि दलेषु च महेश्वरि ॥ ५० ॥

कालरात्रि च सारीता गायत्री च तृतीयका ।  
घन्टाकारणसंज्ञा च .....र्ण चका (?) तथैव च ॥ ५१ ॥

भयाभया च हूँकारी ज्ञानरूपा तथैव च ॥ ५२ ॥

टकंरुस्ता च हूँकारीत्युक्ता दलदेवता ।  
ईशन्यैकजसे देवि .....षानं दे न संयुतम् (?) ॥ ५३ ॥

लाकिनीं पूजयेत् तत्र दलेष्वेवं प्रपूजयेत् ।  
कामरीति तथा पाटकारिणी (?) रामिणी (राकिनी) तथा ॥ ५४ ॥

तामसी स्थानवी (स्थान्वी) द्राक्षा पृष्ठिर्धीत्री (?) च नन्दिनी ।  
पार्वती चैव कटकारी (?) दश वेति प्रकीर्तिताः ॥ ५५ ॥

पूर्वस्यां दिशि कुम्भं भोगानन्दसमन्वितम् ।  
काकिनीं पूजयेत् तत्र दलेषु क्रमयोगतः ॥ ५६ ॥

बन्दिनी भद्रकाली च माया चैव यथस्त्विनी (यशस्त्विनी) ।  
रमा लम्बोष्टिका चैव दिव्यास्तत्र प्रकीर्तिताः ॥ ५७ ॥

अग्नियां (आग्रेयां) कलशे देवि लोलानन्देन संयुताम् ।  
शाकिनीं पूजयेद् देवि दलेषु वरदां श्रियम् ॥ ५८ ॥

चण्डां सरस्वतीं चैव पूजयेत् क्रमयोगतः ।  
नैरीत्यां (नैऋत्यां?) कुलशे (कलशे?) भूषां नन्देन  
सह काकीनीम् ॥ ५९ ॥

पुज-(युग?)हंसवती चैव दलयोश्च समावतीम् ।  
मध्ये परशिवं भक्ता पूर्वोक्तमनुना यजेत् ॥ ६० ॥

वृन्ते पूर्वादिताः पूज्या श्रीकण्ठाद्याः सशक्तिकाः ।  
चतुःषष्ठिदले बाह्या तावत्यो योगिनीः स्वयम् ॥ ६१ ॥

पूजयेत् सर्वसिद्ध्यर्थं तासां नामानि वै शृणु ।  
अक्षोभ्यरिक्षक ..... च राक्षपणीक्षया (?) ॥ ६२ ॥

पिंगलाक्षी क्षयाक्षेणा (?) शिला लिला (?) तथैव च ।  
लयलाला (?) दलंका च लंकेशी लालसाह्या ॥ ६३ ॥

कराला कुलिनी चैव विशालाक्षी तथैव च ।  
हुङ्कारी वडवा-वक्रा तथैव च महोदरा ॥ ६४ ॥

मन्त्रदी सर्वत्वकाल थरावै कालजंयिका(?) ।  
विद्युज्जिह्वा च रक्ताक्षी तथैव च करंकिणी ॥ ६५ ॥

मेघनादा गारुडीग्रा (?) कालकण्ठी वरप्रदा ।  
चन्द्रा चन्द्रावती चैव प्रपञ्चा प्रलयान्तिका ॥ ६६ ॥

रिपुवक्ना विशाला च पिशिता चैव लोलुपा ।  
वामिनी वमिनी चैव तपती पावनी तथा ॥ ६७ ॥

क्षतानना वहलुक्षि विकृता विस्वरुपिणी ।  
यमजिह्वा जयन्ती च दुर्जया च यमान्तिका ॥ ६८ ॥

[29a] विकाली रेवती चैव पूतना विजया तथा ।  
चतुः षष्ठि दलैश्चैव तपनी पावती तथा ॥ ६६ ॥

..... ।  
..... योगिन्य (योगिनीः) परिपूजयेत् ॥ ७० ॥

पश्यमादि महेशानि तद् बहिश्चाष्टपत्रके ।  
दलमूलेषु पूजाश्च भैरवमातृभिः सह ॥ ७१ ॥

असिताङ्गी रुहश्चण्डः क्रोधश्चोन्मत्तभैरवः ।  
कपाली भीषणाक्षश्च संहारश्चाष्टभैरवाः ॥ ७२ ॥

ब्राह्मी च मङ्गला चैव माहेशी चर्चिका तथा ।  
कौमारी चैव योगेशी वैष्णावी हरसिद्धिका ॥ ७३ ॥

वाराही चैव भद्रा च ऐन्द्री किलकिला (?) तथा ।  
चामुण्डा कालरात्रीश्च महालक्ष्मीश्च भीषणा ॥ ७४ ॥

पूर्वदिदलमूलेषु शक्तिद्वयसमन्वितान् ।  
भैरवान् पूजयेद् देवि सर्वाभीष्टफलास्तये ॥ ७५ ॥

दलाग्रे सिद्धयः पूज्याः सर्वादिनिधिवाहनः ।  
अणिमा महिमा चैव गरिमा च तथेशिता ॥ ७६ ॥

वशित्वं च महेशानि प्राकाम्यशक्तिरेवच ।  
(प्राप्तिश्च लघिमा चा) षासिद्धयः सर्वकर्म च (सर्वकर्मसु) ॥ ७७ ॥

तथा पद्ममहापद्मी मकरकच्छपस्तथा ।  
मुकुन्दो नन्दनो नीलः शंखश्चैवाष्टमो निधिः ॥ ७८ ॥

इन्द्राद्याशैव लोकेशाः पूज्या पूर्वादितः क्रमात् ।  
इति सप्तपूज्य देवेशि धूपदीपानि च क्रमात् ॥७६॥

दत्ता नैवेद्यम् अचदत्ता (?) अग्नौ बलिमाहरेत् ।  
साधारं चषकं स्थाप्य मण्डले चतुरत्के ॥८०॥

अन्नपूर्णा सलिलं स द्वितीयं सहेतुकं (?) ।  
पुष्पताम्बुलदीपाद्यं पूर्वमन्त्रेण दापयेत् ॥८१॥

तर्जनीमुद्रया देवि ध्यायेत् तं भूतवेष्टितम् ।  
भैरवान् योगिनीवृद्धं क्षेत्रेशा नाशा (?) नायकम् ॥८२॥

तत् तन्मन्त्रैश्च सन्तर्प्य भूतादिभ्यो यथाविधिः ।  
त्रिन्त्रिविन्दुनिपातेन तर्पयेत् परमेश्वरि ॥८३॥

॥ इति मत्स्येन्द्रसंहितायां दशमः पटलः ॥

। । एकादशः पठतः । ।

अथ नैवद्यमुत्सृज्य मुखवासादि दापयेत् ।  
मुद्राश्च दशयेत् पश्चात् पूजान्ते सर्वसिद्धये ॥ ९

दक्षव्यांशो (‘वामौ?’) भुजौ देवि परिवर्त्य तथाङ्गुलीः ।  
तर्जनीभ्यां समाक्रान्ते सर्वार्द्धं .....मध्यमे ॥ २

अङ्गुष्ठौ तु महेशानि कारयेत् सरलावपि ।  
एषा हि खेचरी मुद्रा सर्वसिद्धिप्रदायिनी ॥ ३

पुटाकारौ करौ कृत्वा तर्जन्यङ्गुष्ठकौ समौ ।  
कारयेत् सरलाकारौ दीपमुद्रेयमीरिता ॥ ४

सर्वसिद्धिकर्ग देवि सर्वविग्रविनाशिनी ।  
एतस्या एव मनःया तर्जन्यो (:) कुटिला गतिः ॥ ५

अङ्गुष्ठौ अङ्गुष्ठकृत्वा शृङ्गमुद्रेयमारिता ।  
सर्वुङ्गप्रशमनी गर्वोपद्रवनाशिनी ॥ ६ ॥

करौ संश्लिष्ट्य चान्यान्यमङ्गुलीव्यत्यथेन च ।  
मुद्रैषा सौभरी नाम सर्वव्याधिविनाशिनी ॥ ७ ॥

एता (:) मुद्रा (:) मयाख्याता दिवि (देवि)-प्रोक्ताः शुभावहाः ।  
ततः स्वमूर्धिं कमले सहस्रवलसंकुले (सहस्रदलसङ्गुले) ॥ ८ ॥  
पादुकामन्त्रमुच्चार्य गुरुनाथं प्रपूजयेत् ।  
तथा सर्पार्पितशेषेण कारणेन समन्वितम् ॥ ९ ॥

[30a] चषकं तत् समु(धृ)त्य गुरवे च निवेदयेत् ।  
तत्त्वत्रयाणुनां (?) दत्त्वा विचारं विदुं (विदुः) तर्पणम् ॥ १० ॥

स्तुतिभिश्च नमस्कृत्य पूजयेत् क्रमयोगतः ।  
ॐ नमो (५) नन्तरूपाय शम्भवे परमाणुवे ॥ ११ ॥

सर्वमन्त्रमहायोगफलदानैकहेतवे ।  
नमो (५)नलात्मने (५)नन्तशक्तये परमात्मने ॥ १९२ ॥

दिव्यज्ञानसुधातृसिरुपिणे विश्वरुपिणे ।  
वेदपञ्चकषड्वेदपञ्चवेदक्रमात्मने (?) ॥ १९३ ॥

तच्छक्तिगणसंश्लेषः- कृसिं(तृसि) - तृप्ताय शम्भवे ।  
भादिकूटसमुत्पन्न ज्योतिर्लिङ्गस्वरूपिणे ॥ १९४ ॥

सादिकूटार्णसाभूतशक्तयालिङ्गितमूर्तये ।  
आब्रह्यस्तम्बपर्यन्तमूर्तस्वरूपिणे ॥ १९५ ॥

स्वप्रसादामृतोल्लास-सर्ववृत्तिविकाशिने ।  
तरुणामृतकल्लोलधारादृक्पात भैषजः (°भिषजः) ॥ १९६ ॥

स्वभक्ति -इतित (° रतितो) व्याधिजरामृत्युविनाशिने ।  
नमो योगामृतध्वस्त - सस (?) - योनि कलेवरे ॥ १९७ ॥

परमानन्दरूपेन्द्र दयक्षपादवामृताभ्यसे (?)  
रुचिभावघनसारौघ सान्तदुष्करकर्मणे ।  
योगिनो योगसाम्राज्य दक्षिणे शम्भवे नमः ॥ १९८ ॥

सर्वज्ञासिद्धिसाम्राज्ययोगविद्यास्वरूपिणीम् ।  
जीवनुक्तिप्रदां वन्दे भैरवीं विश्वनायकाम् ॥ १९९ ॥

मध्ये वग्मवमध्यय (वाग्भवमध्यस्था) चटकरचिता  
(षट्करचिता) विश्वानना विश्वगा,  
पञ्चप्रेतकृतासना कुजतनुज्यष्टिप्रकारोऽवला ।  
विद्युलोटिनिभप्रभा भवभयप्रध्यंसिनी भासते  
भूयान् मे भुवनेश्वरी भुवनसूरीष्टासये यक्षिणी ॥ २०० ॥

पद्मपाणिचतुष्टयेन करदी ..... नगानना (?),  
ततु ये वरदाभये तकदधी (ती) त्वदथिभूतस्थिता (?) ।

मूलस्था भुवनाध्वगा हृदया (-गा) दुर्घोदनैकप्रिया,  
सानन्दा ज्वलिनीपमा (ज्वलंतोपमा) वित(र)-

तु श्रेयांसि मे काकिनी ॥२१॥

श्यामाङ्गो वरषेष्ट-(?)-श्वद्य-(सद्य)-कसरो द्योलो (?) भजन्ति त्रिका (?),  
स्पन्दद्वयवती (?) शिरोमनुभवा (?) भावासनास्थायिनी ।  
कामस्था (?) पदमार्गशोधनकरी, रक्तग्रं (?) हैकाग्रता,  
स्वाधिष्ठानगता सितोद (?) रुदिरा सा पातु मां काकिनी ॥२२॥

वर्णाध्वप्रतिति (x)- शोधिनी शिखरितो भेरण्डवकूत्रया (?)  
गृच्छ (वृक्षा)-रोहणतत्परा प्रभुपदस्यां (?) कुस्यमाशुद्धयाम् (?) ।  
मातस्या न गतिः स नाति निलघा पिंगानुडानंप्रिया (?),  
माम व्याद (?) चिराद्विखानुजनिता (?) मांसाशिता लाकिनी ॥२३॥

मेदरथां हरितप्रभां कवचजां मत्रांद्यसंशोधिनीं  
दध्य (न) नातिरुचिं यो हे (?) नतु च त्रुष्यादां (?) विडालासनाम् ।  
दानस्थानगतां शशाङ्कविभवस्थां शूलमुदो (?) ज्वलां,  
योगस्थामभिरस्थ- गीलकपदां (?) वन्दामहे काकिनीम् ॥२४॥

विभ्राणा लकुटं च मूकमसिता पञ्चभुवल्कोज्वला (?),  
रौद्रस्थानपदानुगा ध्वम (?) (अ) जिताभीतासितास्थिप्रिया ।  
उद्धानैकरुचित्स्वक्रहुटकृतारीहा (?) जवाद (?) वन्दिता,  
पर्यारुच्य - कलाध्वशोधनवती भूयानुदे शाकिनी ॥२५॥

देवीं शूलकपाललालितकरां मृण्यास्य षष्ठोग्रिम् (?),  
भाणु (?) प्रभवां वलक्ष्म (?) विहगारूढां सतत्त्वाध्वगाम् ।  
हारिद्राभनिभां सशाम्भवपदां पादस्थितापटलां  
वन्दे सर्वगतां संविदुवसतिं शूलस्थितां हाकिनीम् ॥२६॥

[31a] कपालशूलषट्काङ्गवलयान्वितपाण्यः ।

श्रीकण्ठाद्या (:) स्वस्वमात्रैः (भन्नैः)

पूजनीया (:) प्रयलतः ॥२७॥

तेषां च शक्तयः शूलकपालसहिताः शुभाः ।  
चतुःषष्ठिदलैर्देवि योगिन्यो योगसिद्धिदाः ॥२८॥

सर्वाभरणसम्पन्नाः (:) सर्वाः (:) मरकतप्रभाः ।  
साक्षतं तिलकं भाले विभ्रन्त्यः समरांभराः (?) ॥२९॥

मदिरासर्वसम्पूर्ण (:) कपोलोज्ज्वलपाणयः ।  
मात्रदंकधरा (?) किञ्चित् स्मिताननसरोरुहा ॥३०॥

वेणीवन्धोज्ज्वलभाल्या भैरवाङ्गसमाश्रया (:) ।  
तेऽपि शूलकपालोद्भूता त्रिकटिभूषणाः ॥३१॥

मदिराघूर्णितदृशः शोणवस्त्रानुलेपना (:) ।  
भैरवाङ्गसमारुद्धाः पद - प्रौढांबुजाननाः ॥३२॥

यष्टव्यां (?) मातरः स्वाष्टादृष्टपत्रेष्वभीष्टदाः (?) ।  
दलाग्रे सिद्धयः पूज्या (:) विधिवन् निधिवाहनाः ।  
तत्तंत्रोक्तविधिना हेरम्बादीन् समर्थयेत् ॥३३॥

स्वांशाष्टकोदीपितमूलवर्णे  
षट्भिस्तप्या (:) षट्स्वरभेदितैव ।  
स्व स्वानकूटैरपि नाम चोक्तां (?)  
मां दक्षयुग्मं त्वथ धातुनम (धातूनाम) ॥३४॥

दक्षेति युग्मं त्वथ शर्वप्याद्यं (?) वशं करीत्येवजघोभितारव्यौ (?)  
देवि चितोक्तानमइत्यथा (?) चितेव विद्येपदमुद्यरीयतादित (?)  
वालरासाभि (?) च  
सादिकू (ट) मुच्यार्य वांच्छाय युग्मं तथान्ते ॥३५॥

व्योमवरौकादि यतोद्यनाद्य (?)  
नामावसाने (५) पि च पादुकात्ते ।  
स लोहितात्मीश जयामि चेति (?)  
रसोरनंगोऽपि च वाग् भवं च ॥३६॥

अनेन सप्तक्रमभेदितेन  
प्रपूजयेत् पार्वति सप्त देवीः ।  
स पञ्चतारैरपि मातृकार्णेः  
श्रीकण्ठमुख्यानपि पूजयेद्य ॥ ३७ ॥

दले चतुर्धष्टिमये च तत्तन्  
मूलार्णमूलैरपि पञ्चतारैः ।  
अष्टाष्टागमोक्तक्रममन्त्रवर्ये  
ब्रह्मार्णमुख्या न सितांकादीन् (?) ॥ ३८ ॥

वर्गाष्टकैरेव च सिद्धिवृन्दं,  
तद्वीजयुक्तानपि लीकनाथान् (लोकनाथान्?) ।  
ततः शिरसि देवेशि परम्पर्यक्रमेण तु  
गुरुभक्तिर्यजेद् भक्त्या सगुरुं तं समर्चयेत् ॥ ३९ ॥

विद्यमाने गुरो थाने मुक्तव्योन्नि लये नयेत् ।  
लब्धानुज्ञाः प्रसादार्थं तत्त्वमन्त्रैश्चिभिः पुनः ॥ ४० ॥

प्रसादीकृत्य तच्छेषं चरुप्रासनमेव च ।  
अथ शिष्यं समानीय भक्तिप्रणतचेतसा ॥ ४१ ॥

सामान्यार्थेण संप्रोक्ष्य तत्त्वमन्त्रैरपि त्रिधा ।  
दद्यात् प्रसादं देवेशि सम्यग् बटुकमेव च ॥ ४२ ॥

ततः प्राडमुखमासीनं शिष्यं गुरुरुदारधी (:) ।  
पश्चिमदिग्घटं गुह्य (गृह्य) सम्य (क्र) तमभिषेचयेत् ॥ ४३ ॥

अथालङ्कृतमासीनं पूजास्थाने पुनर्गुरुः ।  
प्रीक्षा (प्रोक्ष्या)र्घवारिणा दद्यात् तत्त्वमन्त्र (:) प्रसादकम् ॥ ४४ ॥

त्रिवारं परिदद्यात् मात्रेणाः (?) अमृतमुत्तमम् ।  
स्वदोषं परमेशानि पशुपाशविमोचनम् ॥ ४५ ॥

अथासीनस्य शिष्यस्य प्रतिलोमेन मातृकां ।  
शरीरे विन्यसेत् सर्वपापसंहरणाय च ॥४६॥

पुनश्चैवानुलोमेन सप्तवारं प्रविन्यसेत् ।  
श्रीकण्ठादीन् न्यसेमूलं मन्त्रन्यासमथा परं ॥४७॥

वक्ष्यमाणक्रमेणैव योगिनीन्यासमेव च ।  
सप्तधारेषु विन्यस्य शिष्यस्य परमार्थवित् ॥४८॥

एवं विनस्तदेहस्तु नमस्कृत्य गुरुं च पुनः ।  
प्राचन् (प्रोच्य) मन्त्रवरं शिष्या(शिष्याय) दत्ता  
वास्यसमीहितम् ॥४९॥

अथास्य सप्तधारेषु सप्तवर्णनिनुस्मरेत् ।

(32a) प्रवदे (द) दक्षिणे कर्णेमन्त्रराजं गुरु (:) स्वयम् ॥५०॥  
मूर्ध्नि हस्तौ समाधाय भूयस्तमनुशासयेत् ।  
प्रजपेच्च सप्तवृत्या स्वसामर्थ्यं प्ररक्षितुम् ॥५१॥

शिष्यो(५)पि गुरुणा लध्वं जपेत् मन्त्रं शतावरम् ।  
ततो वरं समुद्धृत्य भुज्जीत सह तेन तु ॥५२॥

शिष्यो(५)स्याभरणै वस्त्रै (:) गुरुमध्यर्चयेत्युनः ।  
दिने दिने यथाशक्ति जपेद्विद्यां प्रसन्नधी (:) ॥५३॥

अनेन विधिना दत्ता विद्या भवति कातदा (कार्यदा) ।  
अन्यथा गृह्णतः सिद्धिं न (द) दाति सुरार्चिते ॥५४॥

तस्मात् सर्वप्रयत्नेन दीक्षां प्राप्य जपेन् मनुम् ।  
एतत् गुह्यतमं देवि दीक्षाकर्ममथोदितम् ॥५५॥

सर्वसिद्धिकरं पुण्यं सर्वयोगफलप्रदम् ।  
सर्वेश्वर्यकरं चैव सर्वलो(क)जयावहम् ।  
सर्वविघ्नप्रशमनं समस्ताभीष्टदायकम् ॥५६॥

न मन्त्रसिद्धन् च योगलाभो न वास्य पूजा फलदानसिद्धिः ।  
न चापि मृत्युर्न जरा जपेच्च विनैव दीक्षाविधिना महेशि ॥५७॥

॥ इति मत्स्येन्द्रसंहितायां एकादशः पटलः ॥

।। द्वादशः पटलः ।।

[ 32a ] ईश्वर उवाच —

अथातः संप्रवक्ष्यामि मन्त्रसाधनमुत्तमम् ।  
नदीसमुद्रतीरेषु पर्वताग्रे (षु) वा सुधि (सुधी) ॥१॥

शिवालये गृहे वापि पूजां कृत्वा पुरोदिताम् ।  
विना च कुलशासकैर्विजने परमेश्वरि ॥२॥

मत्वसात् प्रसन्नात्मा सम्यगासीनमासने ।  
कुङ्कुमक्षोद(माक्षत)दिव्याङ्गे रक्तवसनधरासनः ॥३॥

दिव्यपुष्पावृतो मौनि(मौनी) कालागरुविधूपितः ।  
चन्दनागरुकपूरैरधिवासितविग्रहः ॥४॥

पूर्ववन् माप्रा (?) समास्थाय मुद्रासन्नध्य (मुद्रासन्नद्ध) विग्रहः ।  
पूर्वोक्तध्यानयोगेन संचिन्त्य लयमारभेत ॥५॥

चन्दनागरुकर्पूरमृगनाभिसुगद्धितम् ।  
रुद्राक्षस्फटिकमयीमक्षमालां करे धृतम् ॥६॥

सहस्रं वर्तयेन्नित्यं मन्त्रराजं समाहितम् ।  
स लभे (द) दु -(र्ग)- मां सिद्धिं देवैरपि सुदुर्लभाम् ॥७॥

वर्षन्नयेण देवेशि सत्यमेतन्न संशयः ।  
पूजयित्वा यथान्यायं यदि लक्षं जपेन्मनुः ॥८॥

स सप्तजन्मप्रभवैः पातकैः परिमुच्यते ।  
लक्षद्वयेन देवेशि कोटिजन्मसमुद्भवैः ॥९॥

मुच्यते पातकैर्योगी सिद्धिं च लभते पराम् ।  
लक्षन्नयेण मूको(५)पि वागीशत्वमवाप्न्यात् ॥१०॥

सर्वज्ञत्वमसम्बाधं लभते नात्र संशयः ।  
चतुर्लक्षं यदि जपेन्नन्वमेतत् समाहितः ॥ ११ ॥

लभते स्तम्भनसिद्धिः (४) लोके परमदुर्लभाम् ।  
अग्रिस्तम्भं जलस्तम्भं मेघानिलनिवारणम् ॥ १२ ॥

सैन्यस्तम्भं गतिस्तम्भं चक्षुस्तम्भमनुत्तमम् ।  
यद् यद् वाज्ञति देवेशि तत्तत् संभ(व)ति क्षणात् ॥ १३ ॥

पञ्चलक्षेण देवेशि लोके वै श्रवणोपमः ।  
आज्ञासिद्धिमवाप्रोति सर्ववाधाविवर्जितः ॥ १४ ॥

साम्राज्यगुणसम्पन्नो वलिपलितवर्जितः ।  
भविष्यति महेशानि चिरञ्जीवी स्त्रैः (?) रपि ॥ १५ ॥

षड्लक्षं विधिवज् जस्ता योगी खेचरतां लभेत् ।  
सुदूरदर्शनं चैव दूरश्वरणमेव च ॥ १६ ॥

मनोजवं कामरूपं परकायप्रवेशनम् ।  
स्वच्छन्दमृत्युर्देवानां सहक्रीडा सुदर्शनम् ॥ १७ ॥

अङ्गुलग्र(अङ्गुल्यग्र) निपातादै भूमेरपि च कम्पनम् ।  
इच्छेच्छक्तः स्वयं पातुं समुद्रमपि नातुरम् ॥ १८ ॥

शरीरादप्रिनिर्माणं तत्रापभयवर्जितः ।  
शक्यं जगदिदं दायुं यदीच्छेदप्रयत्नतः ॥ १९ ॥

[33a] त्रिकालज्ञत्वमद्वन्दं परिच विज्ञया (?) ।  
व.....र्का वु विषादीनां प्रतिष्ठां भो पराजयः (?) ॥ २० ॥

एतान्यन्यांश्च देवेशि सिद्धिं चात्यन्तदुर्लभाम् ।  
षट्लक्षजपमात्रेण योगी भवति सर्वदा ॥ २१ ॥

सप्तलक्षं यदि जपेद् विद्यमेतामनुत्तमाम् ।  
स शिवः सर्वलोकानां आधिपत्यमवाप्नुयात् ॥ २२ ॥

कर्ता हर्ता च पाता च स्वयमेव जगत्तये ।  
स्वेच्छागमनसंयुक्तो जीवेदाचन्द्रतारकम् ॥२३॥

इति सिद्धिमनुर्देवि योगिनीवृन्दपूजितः ।  
भैरवासौ भवेन् नूनं यन्त्रराजप्रभावतः ॥२४॥

अथ कूटान् प्रवक्ष्यामि योगिनीनां महोदयात् ।  
यै (:) साध्यन्ति देवेशि योगिनो निजवाञ्छितम् ॥२५॥

विद्या रुद्राक्षरो देवि प्रथमः परिपट्यते ।  
तस्माद् विद्याक्षरो यत् (यत् ?) द्वितीयं वर्णमुच्यते ॥२६॥

सर्वस्मादपि च स्वर्णस्तृतीय (:) परिकीर्तितः ।  
केवलः सप्तदशको वर्णः प्रोक्त (:) चतुर्दशः (?) ॥२७॥

तस्मा(द) द्वाविशंको (?) देवि पञ्चमो कार्यं ईरितः ।  
षष्ठं च शष्ठवर्त्य (?) स्यात् सप्तमं प्राणमुच्यते ॥२८॥

एते वर्णा महेशानि कूटान्यं (?) कुलमाश्रिताः ।  
एतेषामेव वर्णानामेकैकस्य महेश्वरि ॥२९॥

एते विषादनि (?) जलपावकादीन् समुद्धरै (त) ।  
स विंशद् विद्र (?) नादाख्य वायुः सागरवर्णकः ॥३०॥

म० श० ते षट्स्वरयुते वा तलेन षडङ्गकम् (?) ।  
वृत्या पृष्ठ (?) यमो वर्णं सप्तधा तेषु विन्यसेत् ॥३१॥

व्यापकेन कु विन्यस्य ध्यायेत् सप्तविभेदतः ।  
पूर्वोक्तपूजामन्त्रेण ब्रह्मरन्त्रे प्रविन्यसेत् ॥३२॥

हं सा नं दां कगा (?) देवि डाकिन्यो घोरविग्रहा (:) ।  
विद्वूमज्जलनान्ता स विशुद्धविग्रहमध्यगा ॥३३॥

कमण्डलुं कर्तरि च धारयन्तीं वरप्रदाम् ।  
एवं ध्यात्वा जपेन् मौनी डाकिनीकूटमुत्तमम् ॥३४॥

लक्ष्यावृत्या विशुद्धा चेत् डाकिनी वश्यति प्रिये ।  
सिद्धयत्यस्य महेशानि योगविद्या सुदुर्लभा ॥ ३५ ॥

दिग् दले मणिपूरारव्ये पाशांकुशधरापरा ।  
षष्ठानां संकगाविन्दा (?) सर्वाश्रितफलप्रदा ॥ ३६ ॥

डाकिनी नाम देवेशि योगिनी योगसिद्धिदा ।  
तत्कूटं लक्ष्यमानेन ध्यात्वेदं प्रजपेत् सुधीः ॥ ३७ ॥

ततः पश्यति तां देवि मणिपूरे महाम्बुजे ।  
सर्वयोगफलप्राप्तिं लभते नात्र संशयः ॥ ३८ ॥

नास्त्यसाधकं क्रिज्यित् त्रैलोक्ये सचराचरे ।  
स्वाधिष्ठाने षडारे (?) तु भोगानन्दाङ्गामिनी ॥ ३९ ॥

मूलमुकुंधरा (?) देवि वरदा हरितप्रभा ।  
एवं ज्ञात्वा तु तत्कूटं लक्ष्यावृत्या यदा जपेत् ॥ ४० ॥

ततः पश्यति तामाशु स्वाधिष्ठाने च राजके ।  
काकिनी नाम देवेशि योगिनी योगदायिनी ॥ ४१ ॥

त्रिकालज्ञानमाप्नोति खेचरत्वं च लभ्यते ।  
वाकृसिद्धिं कायसिद्धिं च वाञ्छितार्थप्रसाधनम् ॥ ४२ ॥

योगिनी सिद्धिमाप्नोति शाकिनी जपसाधनात् ।  
आज्ञायां द्विदले वालसूर्यकोटिसप्तप्रभम् ॥ ४३ ॥

मूषानन्दाङ्गा शूलकपालार्पितपाणिनीम् ।  
हन्त्रक (?) विहगारुदां खेचरैरुपशोभिताम् ॥ ४४ ॥

एवं ध्यात्वा च तं कूलं लक्ष्यमानां जपेद् बुधः ।  
ततः प्रविश्यति (प्रविशति) परमाज्ञायां लकिनीं शिवाम् ॥ ४५ ॥

[34a] तददर्शनसमुद्धस्तमहापातकसञ्चयम् ।

अणिमाहिगुणैर्युक्तां (अणिमादिगुणैर्युक्तां)

खेचरीसिध्दिमास्तुयात् ॥ ४६ ॥

सहस्रारमहापद्मे पञ्चप्रेतकृतासनाम् ।

विद्युत्कोटिनिभां साक्षात् परेशानसमन्विताम् ॥ ४७ ॥

पाशाङ्कशधनुर्वाणाधृतहस्तचतुष्टयाम् ।

ध्यात्वेत्यं परमेशानीं जपेलूक्षं च तन्मनुम् ॥ ४८ ॥

स शिव सर्वविद्योगी भैरभोऽभिभवेत् ध्रुवम् ।

वलिपलितनिर्मुक्तः सर्वव्याधिविवर्जितः ॥ ४९ ॥

अजरश्चामरो भूत्वा जीवद् आचन्द्रतारकम् ।

प्रत्येकजपकाले तु पूजा कार्या विपश्चिता ॥ ५० ॥

सर्वविधननिवृत्यर्थं सर्वाभीष्टफलाप्रये ।

महासप्ततिकूटेन मनुना प्रोक्तमार्गतः ॥ ५१ ॥

रात्रौ पूजारतो मौनी लक्ष्मात्रं यदा जपेत् ।

समासीनं पितृवने सम्प्रदीप्तहुताशने ॥ ५२ ॥

सहस्रं जुहुयाद्योगी छागासक्लित- (छागासृक्) क्लृप्तपायसैः ।

आज्यैश्च विल्वै विधिवत् समिद्धिः पूज्य पूर्ववत् ॥ ५३ ॥

मदिरानन्दतो भूत्वा सिद्धिमूला मनोन्मना ।

योगिनः सप्त ये तत्र यथा विभवविस्तरम् ॥ ५४ ॥

बलिं च दद्याच्च छागासृधारया हेतुमिश्रया ।

असपत्रेवतां (?) रात्रिं विचरेत् याग (वाम) पर्याय (?) ॥ ५५ ॥

प्रातः परामृतैरेतो (?) भैरवं योगिनीयुताम् ।

कुमारी बटुकै (श) चैव तर्पये (द) द्रव्यविस्तरैः ॥ ५६ ॥

भोजनान्ते नमस्कृत्य या चेत् सिद्धिमभीस्तिम् ।  
अनुज्ञातस्तु भुजीत शेषं तु नियतात्मवान् ॥ ५७ ॥

अनेन विधिना योगी यथाभिलषितां गतिम् ।  
सम्प्राप्य देववद् व्योम्नि विचरत्यजरामरः ॥ ५८ ॥

तदा समस्तलोकानां आधिपत्यमवाप्नुयात् ।  
एतदुक्तं मया गुह्यं सर्वशास्त्रेषु दुर्लभम् ॥ ५९ ॥

उत्तमं योगमन्त्राणां भैरवैर्योगिनीयुतम् ।  
अनेन मन्त्रवर्येण वाञ्छितार्थानवाप्नुयात् ।  
इहामुत्र च भद्रं ते प्रतिपत्याशनुते फलम् ॥ ६० ॥

श्रीसंपद् योगवृद्धिप्रदममरगणेरप्यशक्र प्रल..... ।  
गोप्यालोकेषु विद्यासु ध्वलयशसां धामं चाप्य प्रियाणाम् ।  
भक्तानां गुप्तधीनां गुरुकरुणासुधातृप्त-तृस्यग्राधानां(?) ।  
मन्त्रो (५) य० सर्वसारागमतिलकसत् सेव्यतां सिद्धिभावैः ॥ ६१ ॥

॥ इति मत्स्येन्द्रसंहितायां द्वादशः पटलः ॥ ६२ ॥

## । । त्रयोदशः पटलः । ।

[34b] श्री ईश्वर उवाच —

अथातः संप्रवक्ष्यामि योगिनीन्यासमुत्तमम् ।  
येन विन्यस्त (विन्यस्य) देहस्तु षण्मासाद् भैरवायते ॥१॥

महासमर्षिमन्त्र (°मन्त्रं) तत्कूटं हृदयम्बुजे ।  
भावयेल् लक्षसूर्याभं तदुद्धूतां स्वकां तनुम् ॥२॥

कोटिसूर्यसंपृक्त्यां (°सन्निभां) भावयेद् एकदास्थितः ।  
मूर्धिं श्रीनाथामाधाय स्ववामे पादुकावलिम् ॥३॥

दक्षिणे गण (गणान्) विन्यस्य क्षेत्रे सपृष्टदैशके ।  
कात्यायनीं च पुरतः तत्तमन्त्रैः प्रविन्यसेत् ॥४॥

विन्यसेन् मातृकामादौ देवि मेनौघशान्तये (?) ।  
सुधाविन्दुविसर्गादि (विसर्गाद्यैः) तथा विन्दुविसर्गकैः ॥५॥

विन्यसेन्नियतो योगी ऋष्यादिन्यासपूर्वकम् ।  
शिवभक्त्यात्कं रूपं ध्यात्वा विगतमत्सरः ॥६॥

[35a] श्रीकण्ठादीन् प्रविन्यस्य शक्तियुक्तान् स्वसिद्धये ।  
तदस्थि (?) मण्डलन्यासमुच्यते सर्वसिद्धिदम् ॥७॥

येन विन्यस्तदेहस्तु योगी स्यात् तेजसां निधिः ।  
रक्तदशदले पद्मे मणिपूरकसंज्ञके ॥८॥

आदीक्षीत (?) प्रविलसत् (?) आसायत्र (?) समुच्चले ।  
कर्णिकायां महारलं त्रिकोणं परिभावयेत् ॥९॥

धातवर्ण (धातुवर्ण) च तन्मध्यं सुरक्तं बिन्दुमत्सैस् (उप्लिखेत?) ।  
तदुद्धूतं कृशानुं च रक्तश्वेतांशुकं प्रभुम् ॥१०॥

शक्तिस्वस्तिकसंयुक्तं मयूरवरपृष्ठगम् (?) ।  
प्रसन्नवदनं स्वर्णमालालंकृतवक्षसम् । । ११ । ।

स्वभक्तदेहसंलीनं (संलीनं) महापातकनाशनम् ।  
सर्वासिद्धिप्रदं देवं स्वप्रियाभीष्टसिद्धिदम् । । १२ । ।

तद्रूपरूपमात्मानं भावयित्वा चिरं प्रिये ।  
यं अग्निमण्डलाय धर्मप्रदसकलयुक्ताय नमः । । १३ । ।

कर्णिकायां न्यसेदेतं मनुं भूयोऽपि विन्यसेत् ।  
उत्तिष्ठ पिङ्गलहरि लोहिताक्ष । सर्वकर्मणि  
देहि () दापय स्वाहा । आगच्छ आवाह्ये (आवाहने) ।  
मन्त्रेण कुर्यात् प्राणकर्मणि धापरं (?) ।  
ब्रह्मा ऋषिरनुष्टुप्छन्दः । श्रीप्राणशक्तिर्देवता । आँ हीं क्रों ।  
आँ हीं क्रों शब्दरूपस्पर्शरक्त (रस-) गन्धात्मने  
क्री हीं आं शिरसे स्वाहा ।  
आँ हीं क्रों वाक् पाणिपादपायूपस्थात्मने क्रों  
हीं आँ शिखायैवषट् ।  
आँ हीं क्रों वचनादानविसर्गानन्दात्मने क्रों हीं आं कवचाय हूं ।  
आँ हीं क्रों मनोबुद्ध्यहंकारचित्तात्मने क्रों हीं आं नेत्राय वषट् ।  
आँ हीं क्रों हंसप्राणात्मने क्रों हीं आं अस्त्राय फट् ।  
एवमङ्गानि विन्यस्य ध्यायेत् शास्त्रोक्तमार्गतः । । १३(अ) । ।

आँ हीं क्रों श्रीं यं रं लं वं शं षं हं ।  
देवदत्तस्य जीव इह स्थितः देवदत्तस्य सर्वेन्द्रियाणि  
वाङ्मना हंस प्राणा इहायान्तु स्वाहा ।  
यं रं लं वं शं षं सं हं श्रीं हीं क्रों आँ  
प्राण- प्रतिष्ठो (S) यमुक्तः । सान्निध्यक्षतक्षणात् (?) दलेषु  
विन्यसेद् । आदिक्षांतवर्णः संहिताकल्पः ।  
यं धू (?) आर्चिषेनम् (?) । रं ऊष्मायैः । लं जुलिन्यैः ।  
वं ज्वालिन्यै । दं विष्फुलिंगिन्यै वाहनायै ।

शं श्रियै । सं स्वरूपायै । लं हव्यवाहायन्यै (‘वाहायै) ।  
क्षं कव्यवाहायै विन्यसे (तु) ।

देशकलापावकस्य यथाक्रमं तन्मयं  
वाङ्मनोदेहं ध्यात्वा मन्त्रं जपेच्छनैः स्वरूपं ।  
कटार्ण (?) कमले कूटमिमं ध्यात्वा तद्रुवं (तदध्रुवं)  
स्वशत्त्ययालिङ्गितं भानुं ध्यायेद्विरमनन्यधीः ।  
पद्मयुग्मं च विभ्राणं हस्ताम्यां रक्तवाससम् ।  
प्रसन्नवदनं चारुं किरीटादिविभूषितम् । । १४ । ।

भक्तानां धर्मार्थकामार्थसाधनै परं प्रभुम् ।  
इति (त)द्वूपमात्मानं चिन्तयित्वा पुनर्न्यसेत् । । १५ । ।

कलीं मं सूर्यमण्डलाय वसुप्रदद्वादशकलायुक्ताय नमः ।  
अनेनैवं प्रविन्यस्य कुर्याद् आवाहनं पुः(पुनः) ।  
ओं हों हों समार्तण्डभैरवाय प्रकाशशक्तिसहिताय  
आगच्छागच्छ हुं स्वाहा ।  
पूर्ववन् मन्त्रवर्णेण कुर्यात् प्राणप्रतिष्ठकं  
(प्राणप्रक्रिष्टाम् ।)  
ध्यायेच् चापि यथान्यायं तेजो मङ्गलधारिणाम् । । १६ । ।

तत् कलाशत्यसे (?) देवि कादिमंत अर्णपत्रके (?) ।  
कं भं तापिन्यै नमः । खं वं तापिन्यै (नमः) ।  
गं फं मरीच्यै घं पं मरीच्यै, डं नं ज्यालिन्यै, चं घं रुच्यै (नमः)  
[36a] छं दं सुषुम्यायै जं थं गदायै दं तं विश्वायै  
त्रं णं बोधिन्यै टं ढं धारिण्यै ठं डं क्षमायै(नमः)  
सौरकलां देवि दलद्वादशके न्यसेत् ।  
तदात्मकं स्मरन् देहं जपेद् बीजं महेश्वरि । ।  
विशुद्धे षोडशदले सुसितं (?) बीजमात्मवित् ।  
ध्यात्वा तदुद्धर्वं सोमं कलाषोडशसंयुतम् । ।  
वर्षं तमसृतं ध्यायेत् स्वशत्त्ययालिङ्गितं प्रिये ।  
प्राणानपि प्रतिष्ठाप्य पूर्वोक्तमनुना पुनः । ।

ओं सोमाय नमः । आगच्छागच्छ स्वाहा ।  
 आवाह्य अनेन मन्त्रेण ध्यात्वा तन्मध्यमीश्वरि (तन्मध्ये ईश्वरि) ।  
 पत्रेषु स्वरदीपेषु कलाषोडशकं न्यसेत् ॥  
 सौं डं सोममण्डलाय कामप्रदषोडशकलात्मने नमः ।  
 अनेन देवि मन्त्रेण मध्ये तन्मण्डलं न्यसेत् ।  
 अमृतायै नमः । आनन्दायै नमः ।  
 ई पूषायै । ई तुष्टै । ई पुष्टै । कुं रत्यै । ऋं कृत्यै ।  
 ऋं ऋं शित्यै । लुं चन्द्रिकायै । लृं कान्त्यै । एं ज्योत्स्नायै ।  
 एं श्रित्यै । ऊं प्रीत्यै । औं गदायै नमः ।  
 अं पूर्णायै । अः पूर्णामृतायै (नमः) ।  
 कलाः सुधा निभाः सौम्याः षोडशैवं प्रविन्यसेत् ।  
 एवं त्रिमण्डलन्यासामुक्तं देवि प्रसिद्धये ।  
 कण्ठाधारपर्यन्तं भ्रूमध्ये ब्रह्मरन्त्रके ।  
 डाकिन्याद्य न्यसेद् देवि योगिनीः सर्वसिद्धिदा ॥ ॥  
 सप्तधारेषु संचिन्त्य सप्तवर्णानि च क्रमात् ।  
 स्वकूटज्वर्जलात्मनेव तत्संभृताश्च देवताः ॥ ॥  
 सृत्वा न्यासं पृच्छ वीतदेहस्य नवतासये ।  
 डाकिन्ये इति कर्णिकायां प्रविन्यसे (त) ड म ल वर युं  
 तत्कूटं रक्तवर्णं (च) ध्यात्वा तत्कूटं (सं) भवाम् ।  
 काकिनी भावयंद् दर्दव ततां दलेषु विन्यसेत् ॥ ॥  
 आं अकर्णिकायां प्रभृतायै (नमः) ।  
 आं आकर्षिण्ये नमः ।  
 ईं इन्द्रायै नमः ।  
 ई ईशान्यै नमः ।  
 ओं (उं) उमायै नमः ।  
 ऊं ऊर्ध्वकेश्यै नमः ।  
 क्रं क्रधायै नमः ।  
 लृं लुकायै नमः ।  
 लृं लूषायै नमः ।

एं एकवीरायै नमः ।  
 ऐं ऐश्वर्यायै नमः ।  
 अँ अँ काराय नमः ।  
 औ औषधायै नमः ।  
 अं अम्बिकायै नमः ।  
 अः अक्षरायै नमः ।  
 एवं दलेषु विन्यस्य मध्ये भूयः प्रविन्यसेत् ।  
 पूर्वोक्तन्यासमार्गेण ध्यात्वा देवंश - (स)- शक्तिकाम् ॥  
 डां डीं डं डं है डौं डः कमलवायूं डाकिनीनां रक्ष मत्व (त्वम्)  
 चं रक्ष रक्ष सर्वशत्रुवसंकरि (वशकरि) देवि  
 नमश्चामुण्डे वरदे विद्धे ।  
 सक्षमतं व्यूह सक्षमत वयं (????)  
 एं कर्त्तीं क्षौं श्रीं हंसानन्दनाथश्रीपादुकां पूजयामि ।  
 क्षौः कर्त्तीं एं डां डाकिन्यै नमः इति मध्ये भूयः प्रविन्यसेत् ।  
 र म ल व र युं एतत् कूटं रक्तवर्णं अनाहतपद्मे स्मरेत् ।  
 तत्कूटजनितां देवि शंकिनी पूर्व(व)त् स्मरेत् ।  
 तददलेषु न्यसेद् देवं न्यस्य तन्नामपूर्वकं राकिन्यै नमः इति ।  
 विन्यस्यैवं प्रविन्यसेत् ।  
 कं कालरात्रयै नमः ।  
 खं खतितायै नमः ।  
 गं गायत्रयै नमः ।  
 घं घण्टाकारिण्यै नमः ।  
 टं टर्णयै नमः ।  
 चं चामुण्डायै नमः ।  
 छं छायायै नमः ।  
 फं फंकारिण्यै नमः ।  
 उं ज्ञानस्वरूपिण्यै नमः ।  
 टं टंकहस्तायै (नमः) ।  
 ढं ढंकारिण्यै नमः ।

एकं भानुं दले न्यस्य पुनर्मध्ये च विन्यसेत् ।  
 ध्यात्वा पूर्वोक्तविधिना यथावद् विजितेन्द्रियः ॥ । ।  
 रीं रीं रुं लूं रैं रैं रः रमलवरयूं राकिनी  
 मां रक्ष रक्ष ।

[ 37a ] रक्ष सर्वतत्येत्यादि (?) पूर्ववन् नित्यानन्दनाथश्री-  
 पादुकां पूजयामि ।

शं शाकिन्यै नमः । इति मध्ये देवि पुनर्न्यसेत् ।  
 मणिपूरकमध्ये तु लां लाकिन्यै (इति) वद् विन्यसेत् ।  
 डं डामर्यै नमः ।

तं तामस्यै (नमः)  
 थं स्थाणव्यै नमः ।  
 पं पार्वत्यै नमः ।

फं फट्कारिण्यै नमः

दलेषु दशसु न्यस्य भूयो विन्यसेत् सुधीः ।  
 लं लाकिन्यादि पूर्ववत् मन्मां रक्ष.....  
 छानन्दनाथ (श्रीपादुकां पूजयामि)

श्री लां लाकिन्यै नमः  
 नमो मध्ये न्यसेत् भूयो(5)पि पार्वति ।

स्वाधिष्ठाने च कां पूर्व काकिन्यै च नमो न्यसेत् ।  
 पूर्ववत् ध्यानयोगेन ध्यात्वा षट्पत्रके न्यसेत् ।

वं वधिन्यै (नमः) ।

भं प्रकाल्यै नमः ।

मं मायायै (नमः) ।

यं यशस्विन्यै (नमः) ।

रं रमायै नमः ।

लं लम्बोष्ठ्यै नमः

एवं विन्यस्य पत्रेषु कर्णिकायां न्यसेत् ।

कार्णीमित्यादि पूर्ववत् मन्मेदसं रक्ष रक्ष ।

भोगानन्दनाथश्रीपादुकां (पूजयामि)

कां काकिन्यै नमो । तं च मंत्रमध्ये पुनर्न्यसेत् ।  
 मूले चतुर्दले पद्मे सां साकिन्यै नमो न्यसेत् ।  
 वं वरदायै संश्रियै नमः  
 षं षडायै (नमः)  
 सं सरस्वत्यै नमः ।  
 एवं पत्रेषु च (वि) न्यस्य मध्ये देवि प्रविन्यसेत् ।  
 सां सीमित्यादि पूर्ववत् मदस्थि रक्ष रक्ष ।  
 वीरानन्दनाथश्रीपादुकां पूजयामि ।  
 काकिन्यै (च) पुनर्मन्त्रं नमो (च) तं मध्यतो न्यसेत् ।  
 भूमध्ये द्विदले विभां भाकिनि(भाकिनीं) न्यसेत् ।  
 हं हं समप्रै (?) नमः ।  
 क्षं समावत्यै नमः ।  
 दलद्वये च विन्यस्य ध्यात्वा पूर्वोक्तमार्गतः ।  
 शं हीमित्यादि पूर्ववत् तन्मे मज्जां शुक्लं (शुक्रं) रक्ष रक्ष ।  
 मु(?)स्वानन्दनाथ श्रीपादुकां (पूजयामि)  
 एवं विन्यस्य वै मध्ये भां भाकिन्यै नमः ।  
 तथा यां यक्षिण्यै नमः ।  
 इति ब्रह्मरंध्रे प्रविन्यसेत् ।  
 सर्वाभ्यो योगिनीभ्यश्च नमोन्तं परितो न्यसेत् ।  
 पूर्वोक्तमालामनुना भ्रू मध्ये (?) देवि प्रविन्यसेत् ।  
 यां यीमितवत्यादि पूर्ववत् मत्याणशक्तिं रक्ष ।  
 परमशिवनाथश्रीपादुकां (पूजयामि) ।  
 यक्षिण्यै नम (:) ।  
 इत्यन्तं यामि(यीमि)त्यादि पुनः स्थाप्य प्राण प्रतिष्ठामन्त्रं च प्रत्येकं  
 विन्यसेत्  
 शिवे पुनः पदान्तं मस्तकादिपादावधि महामन्त्रेण विन्यसेत्  
 न्यासस्यास्य समाप्तये ततः खण्डं गं विन्यसेत् ।  
 प्रोक्तस्थानेषु साधकः हं स्थिरश्च क्षकावर्म (?)  
 नेत्राष्टद्विद्योर्ध्वं (?)

को त्रि हैकदशक द्वि-त्रि- मगुलै (अंगुलै) विसेत् (विशेत्)  
 व्योमामानं तं विद्धत् (?) नमः पदमुदीरयेत् ।  
 चिरं कस्वान्तस्यद्रीशा (?) केवलाः परिकीर्तिताः ।  
 भानुः-स्वरयुतः पश्चात् आषाढो सो(५)नलार्थतः ।  
 भादि-खादिक्षकारादिः त्रिविशु विसर्गवान् । (?)  
 विसर्गान्तान्तगोपनः स्वझीनेत्रविभूषितः ।  
 परमेश्वरि शद्वान्ते (?) तथा परमकर्णिकाः ॥ ॥  
 डणिके पूर्वबीजान्तो हन्मन्त्रः परिकीर्तितः ।  
 व्योमानलेन्दु वामाक्षि बीजान्तो विश्ववन्दिते ॥ ॥  
 पदमुक्त्वा ह दे वर्णः स्वरविद्याधिपे पदं ।  
 लोहिताग्नियुतो हादि रिकाराद्यौ त्रिरेव च ॥ ॥  
 वीथी (?) तदस्त्रिके पूर्णि (?) पूर्वबीजः शिखो मनुः ।  
 मोमा तलार्शिवि (?) हन्तो बीज सीयोग (?) विग्रहे ॥ ॥  
 [38a] पदमुक्त्वा महावणौ (?) वायुः सद्योगिनि द्वयं ।  
 काले त्रिनेत्रसन्दीप्तो रास्वादी (?) पदमुद्धरेत् ॥ ॥  
 सद्यः पञ्चस्वरयुतो प्रथमो वहिवर्णकः ।  
 लोहितो योति (योनि)संश्लिष्टौ मदधूर्णितलोचने ॥ ॥  
 रक्ष मां रक्ष खं वहि रक्ष विन्दुयुतां शिखाम् ।  
 आकारौकाराविन्द्राग्नि मन्त्रं द्वि-त्रयं वदेत् ॥ ॥  
 महामाये पदं प्रीक्तो मेषो मेरुधिग्रक्षराः ।  
 स मेष शेष शेषा हि (?) वहियुक्तोऽसिरेव च ॥ ॥  
 शांभोभौवं तं संयुक्तौ द्विरन्दोत्यो दृगच्चितः (?) ।  
 मुमाकान्तो दृशां दीसौ कालो व्योमद्वितीयवान् (?) ॥ ॥  
 द्विरंडौ भौत्तिग्युतौ (भौतिकयुक्तौ=एरें) रविवणौ (अं ख फ र)

तत परम

लोहितो(५)नन्तभूवायुकलो(५)नन्तेन्दुरेव च ॥ ॥  
 पालायन्ते(पालीशान्ते = i.e. य) द्य बीजान्तो क च चाणुरुदीरितः ।  
 हरानुग्रहविद्वन्ते (विन्वन्ते) प रे पदमुदीरयेत् ॥ ॥  
 परापरमयेवार्याः परमार्थनये पुनः ।

परमेश्वरीपदं भूयः पश्चात् पाहि पदं पुनः । ।  
 मां माङ्गल्यप्रदे सर्वबीजान्तो नेत्रमन्त्रकम् (ई औं) ।  
 व्योमोग्नि कादि बीजान्तो चण्डिचण्डायुधे पदम् । ।  
 चण्डेश्वरि चन्द्र भूयः : चंकाराति निषूदति । ।  
 महासंहारशब्दान्ते चण्डिके रक्ष रक्ष माम् । ।  
 पूर्व बीजयुतो मन्त्रो ह्यस्वाख्य परिकीर्तिः । ।  
 एते मन्या महेशानि षडङ्गानां मयोदिताः । ।  
 यै (ये) साधयन्ति योगीन्द्रा वाञ्छितं नात्र संशयः ।  
 एत(न) न्यासं महेशानि कीर्तिं योगिपूजितम् । ।  
 त्रिकालं विन्यसेद् देहि (देवि) युगद्विकारकं (द्वात्रंशकारकम्) । ।  
 षण्मासा (द) देवता सत्यं भैरवाभो भवेद् ध्रुवम् । ।  
 द्विवर्षात् कामरूपत्वं जायते नात्र संशयः ।  
 विसुना (विस्मिता) च पुरा न्यस्तं न्यासं सर्वार्थसाधकम् । ।  
 तेन देवि नृसंहादि धत्ते ऋपमोघधृ ।  
 अमोघतां याति शिवे तस्य धाग (?) कदाचन । ।  
 तस्मात् सर्वप्रयत्नेन न्यसेद् देहास्थिरासये ।  
 न व्याधिर्न जरामृत्युन् चैवान्ये विभीषकाः ।  
 तं दृष्टमपि शक्ताः स्युन्यासो यं वज्रपञ्जरः । ।  
 । । इति श्रीमत्येन्द्रसंहितायां त्रयोदशः पटलः । ।

। । चतुर्दशः पटलः । ।

[38a] ईश्वर उवाच —

अथ देवि प्रवक्ष्यामि विद्यां खेचरीसंहिताम् ।

यथा विज्ञायते (अ)भ्यासात् लोके (५)स्मिन्नजरामरः ॥१॥

मृत्यु-व्याधिजराग्रस्तं दृष्टं विश्वमिदं प्रिये ।

बुद्धि (बुद्धिं) दृढतरां कृत्वा खेचरीं तु समाश्रयेत् ॥२॥

जरामृत्युगद्वीयां खेचरीं वेति भूतते ।

ग्रन्थतश्चार्थतश्चापि तक्षया (तत् क्षयः) सप्रयोगतः ॥३॥

तं देवि सर्वभावेन गुरुं मत्वा समाश्रयेत् ।

दुर्लभाम्) खेचरीम्) विद्याम्) तदभ्यासं च दुर्लभम् ॥४॥

अभ्यासमेलनं धैव युगपन्नैव सिध्यति ।

अभ्यासमात्रविरतो न विन्देतेह मेलकम् ॥५॥

अभ्यासाल्लभते देवि जन्मजन्मान्तरे क्वचित् ।

मेलने भुजगानां च जन्मान्ते तु न लभ्यते ॥६॥

अभ्यासं बहुजन्मान्ते कृत्वा सद्भावसाधितम् ।

मेलके लभते देवि योगी जन्मान्तरे क्वचित् ॥७॥

तदा (यदा) तन्मेलकं कर्म तदा शिवत्वमाप्नोति (आप्नुयातु) ।

विमुक्तिः (विमुक्तिं) संसृतिवृत्तात् लभते परमेश्वरि ।

तदा तत् सिद्धिमाप्नोति तदुक्तं शास्त्रसंततौ ॥८॥

ग्रन्थतश्चार्थ(त)शैव लभते मेलकं तदा ।

तदा शिवत्वमाप्नोति विमुक्तः संसृतिवृत्तात् ॥९॥

[39a] शास्त्रं विना समारोदुं गुरुवो(५)पि न शक्नुयुः ।

तस्मात् सदुर्लभतरं लभ्यं शास्त्रमिदं प्रिये ॥१०॥

यावन् न लभते (लभ्यते) ग्रन्थस्तावद गां पर्यटेदिमाम् ।  
यदा स लभते (लभ्यते) देवि तदा सिद्धि करे स्थिता ॥१९१॥

न शास्त्रेण विना सिद्धि रटतो(५)पि जगत् त्रये ।  
तस्मान् मेलकदातारं शास्त्रदातारभीश्वरि ॥१९२॥

तदभ्यासप्रदातारं शिव(म्) मत्वा सदा जपेत् ।  
तन्त्राश्च बहवो देवि मया प्रोक्ता (:) सुरार्चिते ॥१९३॥

न तेषु खेचरीसिद्धिरारव्याता मृत्युनाशिनी ।  
महाकालं च मार्तण्डं विवेकाद्यं (?) च शाभरं  
(शांबरम् ?) ॥१९४॥

विशुद्धेशरसंज्ञं (?) च तथा वै जालशं (योगिनीजालं) वरम् ।  
एतेषु तन्त्रवर्येषु तदभ्यासप्रकाशितम् ॥१९५॥

क्वचित् स्पृष्टं तथास्पृष्टं क्वचित् तं मेलकादिकम् ।  
अस्मिन् तन्त्रे वरे दिव्ये मेलकादि प्रकाशितम् ॥१९६॥

यदज्ञेयं भवेत् किञ्चिद्(द) दुर्ज्ञेयं खेचरीमते ।  
ततः सम्यग्निहासमाभिस्तव देवि प्रकाशितम् ॥१९७॥

तस्माच्छास्त्रं प्रलभ्येत् मयोक्तमिदमद्भुतम् ।  
गोपनीयं सुगुपत्वा(न्) न सर्वत्र प्रकाशितम् ॥१९८॥

मनुखाम्बुरुहाज् जातं यस्तु शास्त्रामृतं वदेत् ।  
स एव हि गुरुः सत्यमर्थतो वेति यः पुनः ॥१९६॥

स चाधिकसमारव्यातो न गुरुस्तेन चाधिकः ।  
लब्धा शास्त्रमिह (शास्त्रमिदं) गुह्यं अन्येषां न प्रकाशयेत् ॥२०॥

सुविचार्य प्रवक्तव्यमेकमार्गोपजीविना ।  
षट् पदं परसं (परमं) शास्त्रं यथा तथा प्रकाशयेत् ॥२१॥

स शीघ्रं भक्ष्यते देवि योगिनीभिः शिवाज्ञया ।  
ग्रन्थिर्नोदग्रन्थयेदस्य विना कौलिकतर्पणात् ॥ २२ ॥

पूजितं सुभवस्तस्यं (सुप्रस्तकं) दिव्यधूपसुधूपितम् ।  
श्रावणेद् (श्रावयेद्) विजने स्थाने योगिने योगशालिने ॥ २३ ॥

यस्मिन् (न) पूजितं शास्त्रं इदं तिष्ठति विग्रहे ।  
तत्राग्निरुद्वहारात्रिपीडा भवति निश्चितम् ॥ २४ ॥

यत्रेमं (यत्रेदं) पूजितं ग्रन्थं गृहे तिष्ठति पार्वति ।  
तत्र सर्वार्थदायिन्यौ (° दायिन्यः) वसन्ति कुलदेवताः ॥ २५ ॥

तस्मात् सर्वप्रयत्नेन गोपनीयं विजानता ।  
यो(५)स्मिन् योगी मयोक्तानि संसिद्धानि सर्वीहते ॥ २६ ॥

स योगी सर्वभावेन गोपये(त) पुरतकं त्विदम् ।  
अहं तस्तु (तत्र तु) गुरु देवि यशस्ते (यत्रास्ते)

पुस्तकं स्वयम् ॥ २७ ॥

गुणा( न ) शृणु महेशानि पुस्तकस्य च रक्षणे ।  
प्रकटं च मया प्रोक्तं इदानीं खेचरीं शृणु ॥ २८ ॥

यत्रास्ते च गुरुर्देवि दिव्ययोगप्रसाधकः ।  
तत्र गत्वा च तेनोक्तां विद्यां संगृह्य खेचरीम् ॥ २९ ॥

तेनोक्तका सम्यगप्यासं कुर्याद् आदावतन्त्रितः ।  
विद्यां च खेचरीं देवि प्रवक्ष्ये (प्रवक्ष्ये) योगसिद्धिदाम् ॥ ३० ॥

न तया रहितो योगी खेचरीं सिद्धिभाग् भवेत् ।  
खेचयो (खेचर्या) खेचरीं युज्ञन् खेचरीवीजं पूर्वया ॥ ३१ ॥

खेचराधिपांतेर्भूत्वा खेचरेषु सदा वसेत् ।  
खेचरावस्थं वहिरहि (रहि) मण्डलभूपितम् ॥ ३२ ॥

व्याख्यातं खेचरीबीजं तेन योगः प्रसिद्धयति ।  
मस्तकारख्यो महाचण्डाशिविवहिक् वज्रपृत् (??) ॥ ३३ ॥

पूर्वं बीजयुता विद्या व्याख्याता ह्यतिदुर्लभा ।  
षड्ङ्गविद्यां वक्ष्यामि तथा षट्स्वरभिन्नया ॥ ३४ ॥

कुर्याद् देवि यथान्यासं सर्वविद्यामिहेतवे (° विद्यामिहेतवे)  
( ४०२) सोमेशान् नवमं वर्णं प्रतिलोमेन चोद्धरेत् ॥ ३५ ॥

तस्याद्यिंशकमाख्यातम् अक्षरं चन्द्ररूपकम् ।  
तस्मादप्यएकं वर्णं विलोमेन् वरं (?) प्रिये ॥ ३६ ॥

तथा तत्त्वं च मे देवि तदादिरपि पञ्चमम् ।  
इन्द्रो(५)पि बिन्दुसंभिन्नं कूटो(५)यं परिकीर्तितम् ॥ ३७ ॥

गुरुपदेशलाप्यं सर्वयोगप्रसिद्धिदम् ।  
यतस्य देवजा भाया विरुपा कारणाश्रया ॥ ३८ ॥

स्वप्रो(५)पि न भवेत् तस्य नित्यं द्वादशजाप्यतः ।  
यं (यः) इमां पञ्चलक्षणाणि जपेद् सुनियन्त्रितम् ॥ ३९ ॥

तस्मात् श्रीखेचरीसिद्धिः स्वयमेव प्रवर्तते ।  
नश्यन्ति सर्वविद्यानि प्रसीदति च देवता ॥ ४० ॥

वलीपलीत (वलिपलित) नाशश्च भविष्यति न संशयः ।  
एवं लक्ष्या महाविद्याभभ्यासं कारयेत्ततः ॥ ४१ ॥

अन्यथा क्लिश्यतो देवि न सिद्धिं खेचरीपदे ।  
यदभ्यासविधौ देवि लभेद् यश्च सुधामयम् ॥ ४२ ॥

ततः संमेलकादौ च लक्ष्यां विद्यां समुज्जयेत् ।  
नानया सहितो देवि न क्वचित् सिद्धिभागभवेत् ॥ ४३ ॥

यदिदं लभ्यते शास्त्रं तदा विद्यां समाश्रयेत् ।  
ततस्तत्रोदितां सिद्धिमाशु शलनते (संलभते) प्रिये ॥ ४४ ॥

तालुमूलं समुक्तष्य सप्तवासरमात्मवित् ।  
स्वगुरुक्तप्रकारेण मलं सर्वं विशोधयेत् ॥४५॥

सुहीयंत्रनिभं शास्त्रं सुतीक्ष्णं स्त्रिग्धनिर्मलम् ।  
समादाय ततस्तेन रोगमात्रं समुच्छिनते ॥४६॥

छित्त्वा (?) सैन्धवं पश्चायाभ्यां चूर्णिताभ्यां प्रघर्षयेत् ।  
पुनः सप्तदिने प्राप्ते रोगमात्रं समुच्छिनते ॥४७॥

एवं क्रमेण षण्मासं नित्योयुक्तः समाचरेत् ।  
षण्मासाद् रसनामूलशिराबन्धः प्रणश्यति ॥४८॥

अथ वागीश्वरीधाम शिरोवस्त्रेण वेष्टितम् ।  
शैरैरुक्तर्षयेद् योगी कालवेलाविधानवित् ॥४९॥

पुनः षण्मासमात्रेण नित्यसंघंषण्टि प्रिये ।  
भ्रूमध्यावधि चा भेति (?) तिर्यग् वण्विलावधि ॥५०॥

अधस्वा (अधस्तात्) चिबुकं मूलं प्रयाति क्रमकारितम् ।  
पुनः संवत्सराणां तु त्रितये देवि लीलया ॥५१॥

केशान्तमूर्ध्वक्रमतिर्यक् तरवावधि (?) प्रिये ।  
अधस्तात् कण्ठकूपान्त् पुनर्वर्षत्रयेण तु ॥५२॥

ब्रह्मरन्धं समावृत्य तिष्ठति अमरवन्दिते ।  
तिर्यक् चूलीतले अधः कण्ठविलावधि (?) ॥५३॥

शैरैः शैरै मस्तकाद्य महावस्थं कपाटधृक् (?) ।  
पूर्वबीजयुता विद्याप्यरव्याता याति दुर्लभा ॥५४॥

तस्याः षडङ्कं कुर्वीत तथा षट् द्वारभिन्नया ।  
कुर्याद् देवि यथान्यायं सर्वं सिद्ध्यासिहेतवे ॥५५॥

शैरैः शैरैः प्रकर्तव्यमध्यासं युगपन् नहि ।  
युगपद् यश्चरेद् अस्य शरीरं विलयं ब्रजेत् ॥५६॥

तस्या शनैः शनैः कार्यमध्यासं वरवर्णिनि ।  
यदा च बाह्यमार्गेण जिह्वा ब्रह्मविलं व्रजेत् ॥ ५७ ॥

तदा ब्रह्मार्गलं देवि दुर्भेद्यं त्रिदशैरपि ।  
अंगुल्यग्रेण संधृष्य जिह्वा मंत्रं निवेशयेत् ॥ ५८ ॥

एवं वर्षत्रयं कृत्वा ब्रह्माद्वारं प्रविशति ।  
ब्रह्माद्वारं प्रविष्टे तु सम्यक् मन्थनमारभेत् ॥ ५९ ॥

मन्थनेन विना केचित् साधयन्ति विपश्चितः ।  
खेचरीमन्त्रसिद्धस्य सिद्धयते मन्थनं विना ॥ ६० ॥

[41a] जपं च मन्थनं चैव कृत्वा शीघ्रं फलं लभेत् ।  
स्वर्णजां रोष्यजां वापि लौहजां वा शलाकिकाम् ॥ ६१ ॥

नियोज्य नासिकारन्धे दृढस्तिर्थेन तन्तुना ।  
प्राणान् निरुद्ध्य हृदये दृढमासनमास्थितः ॥ ६२ ॥

शनैः समन्थनं कुर्यात् भ्रूमध्ये न्यस्य च चक्षुंषी ।  
षण्मा(स)मन्थनावस्था तावतैव प्रजायते ॥ ६३ ॥

सम्यक् संरुद्ध्य जीवस्य योगतस्तन्मयात्मनः ।  
यथा सुषुप्ति वलिना (?) यथाभावस्तथा भवेत् ॥ ६४ ॥

न सदा मन्थनं (प्र)शस्तं मासि मासि (मासे मासे) समाचरेत् ।  
सदा रसनया देवि मार्गं तु परिसंक्रमेत् ॥ ६५ ॥

एवं द्वादशवर्षान्ते संसिद्धिं (संसिद्धः) परमेश्वरि ।  
शरीरे सकलं विश्वं पश्यत्यात्माविभेदतः ॥ ६६ ॥

ब्रह्माण्डे यत् महामार्गं राजदन्तोर्ध्यमंडले ।  
भ्रूमध्ये तं विजानीयात् भ्रुकुटं सिद्धिसेवितम् ॥ ६७ ॥

चणकाङ्कुरसंकाशं तत्र संयोजयेन्मनः ।  
लिहेत् रसनायातं तु स्ववन्तं परमामृतम् ॥ ६८ ॥

शैनैरभ्यासमार्गस्य (० मार्गेण ) चतुर्वर्षं पिबेत् प्रिये ।  
वलीपलितनाशश्च संसिद्धि (१) परमा भवेत् ॥ ६६ ॥

सर्वशास्त्रार्थवेत्ता च जीवेद् वर्षसहस्रकम् ।  
कन्याविलम्हीपादरसवादादि सिद्ध्यः ॥ ७० ॥

योगिनः संप्रवर्तन्ते पञ्चवर्षेण पार्वति ।  
सप्तग् रसनया योगी स्ववन्तममृतोदकम् ॥ ७१ ॥

पीत्वा पीत्वा विशेत् ब्रतस्यो द्वादशात्मकम् ।  
अनेनाप्यासयोगेन वलीपलितवर्जितः ॥ ७२ ॥

वज्रकायो महायोगी वर्षलक्षं प्रजीवति ।  
दशनागसहस्राणां बलेन सहितः प्रिये ॥ ७३ ॥

स दूरदर्शनः चैव दूरश्रवणमेव च ।  
निग्रहानुग्रहे शक्तिः सर्वत्र बलवान् भवेत् ॥ ७४ ॥

एतद्याः सिद्ध्यो देवि भ्रूमध्ये संभवन्ति हि ।  
आकाशे रसनां कृत्वा दन्तपर्क्ति न पीड्येत् ॥ ७५ ॥

काकचञ्चुपुटं वक्रं कृत्वा तद्मृतं पिवेत् ।  
भानुवत्सरतः सत्यं जरामरणवर्जितम् ॥ ७६ ॥

खेचरत्वमवाप्नोति जीवत्या चन्द्रतारकम् ।  
पादुका - खड्ग - वतोलः ( वेतालः ? ) सिद्धिद्रव्यमनश्शिला ॥ ७७ ॥

अंजनं विचरश्चैव खेटकं यक्षिणी तथा ।  
यल्किज्यत्सिद्धम् (न्यद्य) विद्याते (विद्यते) भुवनत्रये ॥ ७८ ॥

तत्सर्वमेव सहसा साधयेत् साधकोत्तमः ॥ ७९ ॥

॥ इति मस्येन्द्रसंहितायां चतुर्दशः पटलः ॥

। । पञ्चदशः पटलः । ।

[41b] ईश्वर उवाच —

यत्र ब्रह्मार्गलं द्वारं दुर्विज्ञेयं महेश्वरि ।  
कला चतुर्कृत्य (चतुष्कं ?) तत्रस्थं चतुर्वक्त्रात्मकं परम् ॥१॥

पूर्वभागे कृता नाम गुप्ता दक्षिणगोचरा ।  
शिवा पश्चिमदिवभागे परापरसिवोत्तरे (° शिवोत्तरे) ॥२॥

तद् द्वारं रसनाग्रेण भित्त्वा पूर्वकलामृतम् ।  
यदा पिबति वै योगी मासार्थेनाधिपो भवेत् ॥३॥

यदा गुप्तामृतं दक्षे योगी रसनया लिहेत् ।  
मासादेव न सन्देह (:) साक्षाद् अर्थेश्वरोभवेत् ॥४॥

तत् पश्चिमकलाजातं शुद्धं पिबति जिह्वया ।  
यदा तदा महायोगी मासात् कामेश्वरो भवेत् ॥५॥

उत्तरस्थकलाजातममृतं प्रपिबेद् यदा ।  
तदासौ पारमेष्ठिनामाधिपत्यम् अवाप्युयात् ॥६॥

तदूर्ध्वं मण्डले लीने ब्रह्मरन्ध्रे परामृतम् ।  
यदा तदासौ पिबति जीवन्मुक्तः शिवो भवेत् ॥७॥

मासे मासे विधिं यदा द्वादशाण्ठं (?) समाचरेत् ।  
सर्वरोगविनिर्मुक्तः सर्वज्ञगुणपूरितः ॥८॥

[42a] जायते शिववद् योगी लोके(5)स्मिन्नजरामरः ।  
चतुष्ककलामृतं द्वापि पीत्वा पीत्वा महेश्वरि ॥९॥

ब्रह्मस्थाने तथा जिह्वां स नियोज्यामृतं पिबेत् ।  
सुस्वादु शीतलं हृद्यं क्षीरवर्णमफेलिनम् (?) ॥१०॥

मासमात्रप्रयोगेण जायते शिववत् स्वयम् ।  
द्विमासे सर्वशास्त्रार्थं सम्यग् जानाति पार्वति ॥ १९१ ॥

स्वतन्त्रः शिववन् मासत्रये भवति वै शिवे ।  
यतुमासे महेशानि सर्वज्ञत्वं प्रवर्तते ॥ १९२ ॥

पञ्चमासे महासिद्धिस्त्रैलोक्यमपि पश्यति ।  
षष्ठमासे परमानन्दं गुणसद्भावपूजितः ॥ १९३ ॥

जायते नात्र सन्देहो जीवन्मुक्तः परावरे ।  
सप्तमासे महाभूतपिशाचोरगराक्षसैः ॥ १९४ ॥

स ह संवर्तते नित्यं स्वेच्छया हृष्टमानसः ।  
अष्टमे मासपर्याये देवैः सम्मेलनं भवेत् ॥ १९५ ॥

नवमे मास्यदृष्टत्वं सूक्ष्मत्वं चैव जायते ।  
दशमे कामरूपत्वं सर्वलोकप्रकाशना ॥ १९६ ॥

एकादशे त्रिकालज्ञाः सर्वलोकेश्वरः प्रभुः ।  
जायते शिववद् देवि सत्यमेतन्मयोदितम् ॥ १९७ ॥

यत्र तुलीतलां प्रोक्तं केदारं प्राहुरीश्वरि ।  
तत्र सौमकलाश्चाष्टौ विरव्याता वीरवन्दिते ॥ १९८ ॥

Verse 19 missing

अमृता प्रथमा देवि द्वितीया मानदाह्या ।  
पूषा तुष्टिश्च ..... गतिश्चैव धृतिस्तथा ॥ २० ॥

शंखिनी चाष्टमी सर्वाः परामृतमहार्णवाः ।  
तद् धामाभिमुखी जिह्वां यदा योगी करोति च ॥ २१ ॥

अष्टधा स्वते तत्र तदा तुहिनसन्ततिः ।  
तदा स्ववनसंयोगात् कलेवरनादक्षयः ॥ २२ ॥

[42b] अष्टभिर्मासपययैः खेचरत्वं प्रजायते ।  
 भ्रूमध्यं नाम यद्वाम ( ? ) तत् प्रोक्तं सोममण्डलम् ॥ २३ ॥

कलाचतुष्कं तत्रोक्तं परमामृतनिकेतनम् ।  
 चंकिकाख्या ( ? ) च कान्तिश्च ज्योत्स्नाश्रीश्चेति नामतः ॥ २४ ॥

तत्र जिह्वां समावेश्य पीत्वा पीत्वा समाविशेत् ।  
 देवि मासचतुष्केण जायते निरुद्रवः ॥ २५ ॥

वज्रकायो भवेत् सत्यं तदासवनपाततः ।  
 तदूर्ध्ववज्रकन्दाख्यं शिलाखेचरमध्यगम् ॥ २६ ॥

ललाटं तं विजानीयात् तत्र देवि कलात्रयम् ।  
 प्रीतिस्तथा गजापूर्णा ( ? ) तत्र जिह्वां प्रवेशयेत् ॥ २७ ॥

क्षीरधारामृतं शीतं स्ववन्तं जिह्वया पिबेत् ।  
 मासत्रयेण देवेशि सर्वव्याधिविवर्जितः ॥ २८ ॥

अच्छेद्यः सर्वशस्त्रैश्च अभेद्यः सर्वलोकशैः ( ? ) ।  
 अचिन्त्यः सर्वविज्ञानैविस्तृपविषमान्वितैः ॥ २९ ॥

भैरवाभो भवेत् सत्यं वज्रकन्दप्रभावतः ।  
 नासिकोर्धोर्धरोष्टौ राजदन्तं ( ? ) महापथां ( ? ) ॥ ३० ॥

तत्र पूर्णामृतं देवि शीतला च कलाह्यां ( ? ) ।  
 सम्प्राप्य कुम्भकावस्थां रसनाग्रेण संसृशेत् ॥ ३१ ॥

तत्र सज्जायते ( देवि ) सुस्वादु शीतलं जलम् ।  
 स्वमनस्तत्र संयोज्य पिबेन्नासत्रयं ब्रती ॥ ३२ ॥

अजरामरतामेति सर्वव्याधिविवर्जितः ।  
 गुदबीजान्तरस्थानमाधारं परिकीर्तितम् ॥ ३३ ॥

तत्र पञ्चकलाः प्रोक्ताः प्रगलत् परमामृताः ।  
 सुधासुधामयी प्रज्ञा कालर्णी ज्ञानदायिकाः ॥ ३४ ॥

कला(:) पञ्चसुधाधारा(:) कीर्तिता(:) सर्वसिद्धिदाः ।  
तत्रस्था परमा शक्तिः मायाकुण्डलिनी शिवे ॥ ३५ ॥

[43a] तत्राकुञ्चनयोगेन कुम्भकेन सुरार्चिते ।  
मूलशक्त्या समासाद्य तत्रगं शीतलामृतम् ॥ ३६ ॥

सुषुम्ण्या समुन्नमा (समुन्नत्य?) स्वाधिष्ठानपङ्कजात् ।  
वसुधा वृष्टि (:) संसिकं स्मरेद् ब्रह्माण्डकावधि ॥ ३७ ॥

तत्रस्थम् अमृतं गृह्य शक्तिः श्रीकुण्डलीपराः ।  
सुषुम्णामार्गमासाद्य ब्रह्मधाम तमीयुषी ॥ ३८ ॥

मूलपञ्चकसंजाता सुधातृप्तिपरिप्लुता ।  
आपादमस्तपर्यन्तं व्यापयन्तों तनुं स्मरेत् ॥ ३९ ॥

पञ्चमासप्रयोगेण पञ्चभूतजयं लभेत् ।  
शिवसाम्यो भवेत् सत्यं त्रिकालाभ्यासयोगतः ॥ ४० ॥

नाभिस्थानं हि देवि स्वाधिष्ठानं तदुच्यते ।  
तत्र दिव्यामृतमयं कलात्रयमुदीरितम् ॥ ४१ ॥

सूसुक्ष्मा (सुसूक्ष्मा) परमाह्नादा विद्या चेति प्रकीर्तिता ।  
पूर्ववत् कुम्भकावस्थां प्राय शक्तिं प्रयोध्य (प्रवोध्य च) ॥ ४२ ॥

पीत्या ब्रह्माण्डपर्यन्तं स्नापयेद् यः स्वकां तनुम् ।  
योगी त्रिमासपर्याये पूर्वोक्तं लभते फलम् ॥ ४३ ॥

गुद-मेढान्तरं यद् वै वेणु दंकं (?) तदुच्यते ।  
कलाचतुष्कं तत्रोक्तं परामृतरसात्कक्षम् ॥ ४४ ॥

सुशीता च महातृप्तिः पलितधी वलीक्ष्या ।  
तत्र शक्तिं समुद्देश्य पूर्ववत् प्लावयेत् तनुम् ॥ ४५ ॥

चतुर्मासप्रयोगेण पूर्वोदितं फलं लभेत् ।  
पिङ्गला-रवि-विवाहाख्या (वाहाख्या) इडाख्या चन्द्रवाहिनी ॥ ४६ ॥

विषवाहो खंबाहुः सुधावाहो निशाकरे ।  
अम्यासं सूर्यवाहाख्ये चन्द्रवाहे च शस्यते ॥ ४७ ॥

धारणं चन्द्रवाहेन योगी कुम्भकमाचरेत् ।  
शशिवाहेन एवं तु पूरयेदात्मनस्तनुम् ॥ ४८ ॥

[४९] रविवाहेन चोत्सर्गः शस्यते देहवृद्धये ।  
एतत् ते व्याहृतं देवि कलास्थानं च तदगुणः ॥ ४९ ॥

अतःपरं प्रवक्ष्यामि पराभूत - (परामृत- ) महापदम् ।  
वज्रकन्दे ललाटे तु प्रज्वलय् चन्द्रसन्निभम् ॥ ५० ॥

लं-गर्भ चतुरस्तं च तत्र देवः परः शिवः ।  
देवतास्तमुपासन्ते योगिन्यः शक्तिसंयुतम् ॥ ५१ ॥

चूलितले महादेवि लक्षं सूर्यसमप्रभम् ।  
त्रिकोणमण्डलं मध्ये देवं लिङ्गात्मकं शिवम् ॥ ५२ ॥

रं-गर्भमध्यगं देवि स्वशक्त्यालिङ्गितं परम् ।  
देवतागणसञ्जुषं भावयेत् परमेश्वरि ॥ ५३ ॥

दक्षशंखे महाभागे षट्बिन्दुवलयान्वितम् ।  
यं-गर्भ धूम्रवर्णं च तत्र देवं महेश्वरम् ॥ ५४ ॥

लिङ्गाकारं स्मरेद् देवि शक्तियुक्तं गणावृतम् ।  
वामशङ्खोर्ध्वं (?) चन्द्राभं स्वपदं मंडलं शिवे ॥ ५५ ॥

वं-गर्भ टट पक्ष्य (?) -मध्ये तत्र लिङ्गं सुधामयम् ।  
गोक्षीरधवलाकारं शरचन्द्रायुतप्रभम् ॥ ५६ ॥

स्वशक्तिसहितं सर्वदेवतागणसेवितम् ।  
एवं देवि चतुर्दिक्षु स्थानान्युक्तानि वै मया ॥ ५७ ॥

तेषां मध्ये महावृत्तं हं -गर्भ तत्र पार्वति ।  
परमेशः परः शम्भुः स्वशक्तमा सहिता स्थिताः ॥ ५८ ॥

लिङ्गाकारो गुणयुतः सूर्यकोटि समप्रभः ।  
पृथिव्यधिपतिः भाले पश्चिमे सूर्यनायकः ॥ ५६ ॥

दक्षशङ्के नीलप्रति (नीलपति ?) वामे जलपति (:) शिवः ।  
मध्ये व्योमाधिपः शम्भु स्थानाः (?) पञ्चमयोदिता ॥ ६० ॥

व्योमाधिपस्य देवस्य शिरोधर्वे चतुरङ्गले ।  
ज्योर्तिमङ्गलमध्यस्थं कोटिचन्द्रसमप्रभम् ॥ ६२ ॥

[44a] दिव्यामृतमयं भाकं (भालं) मूलबन्धकवाटकम् ।  
ऊर्ध्वेरुर्ध्वं महाशैलमभेदममृतास्पदम् ॥ ६२ ॥

शीतलामृतमध्ये तु विलीनं लिङ्गमीश्वरि ।  
त्रसरेणुप्रतीकाशं कोटिचन्द्रसमप्रभम् ॥ ६३ ॥

हेयोपादेयरहितम् अज्ञानतिमिरापहम् ।  
अतीत्य यं च स्थानानि परतत्त्वोपलब्धये ॥ ६४ ॥

परामृतघटाधारं कवाटं कुभकान्वितम् ।  
मनसा सह वागीशीमूर्धवक्रं प्रसारयेत् ॥ ६५ ॥

संरुद्धप्राणसंचारो योगी रसनयार्गलम् ।  
लीलयोद्घाटयेत् सत्यं संप्राप्य मनसा सह ॥ ६६ ॥

शीतलक्षारसस्वादु तत्र क्षीरामृतं हितम् ।  
योगपानं पिवेमध्यं दुर्लमं विबुधैरपि ॥ ६७ ॥

तत् सुधारृतिसंतुमः परास्थाम् उपेत्यच ।  
उन्मन्या तत्र संयोगं लब्ध्वा ब्रह्माक (ब्रह्मण्ड)- कान्तरे ॥ ६८ ॥

नादविन्दुमयं मासं योगी योगेन भक्षयेत् ।  
एतद् रहस्यं देवेशि दुर्लभं परिकीर्तितम् ॥ ६९ ॥

सर्वज्ञेन शिवेनोक्तं यत्कलं शाश्वसंततौ ।  
तत्कलं लभते सत्यं पण्मासान् नात्र संशयः ॥ ७० ॥

[44 b] संप्राप्य सिद्धिसन्तानं योगी योगमपीश्वरि ।  
न वेति तस्य वक्तव्यं न क्वचित् सिद्धिमिच्छता ॥ ७१ ॥

न जानन्ति गुरुं देवं शास्त्रोक्तान् समयांस्तथा  
दंभकौटिल्यनिरतास्तेषां शास्त्रं न दापयेत् ॥ ७२ ॥

जिह्वामूले स्थितो देवि सर्वतेजमयो (S)नलः ।  
तदग्रे भास्करश्चन्द्रो भालमध्ये प्रतिष्ठितः ॥ ७३ ॥

एवं यो वेति देवेशि तस्य सिद्धिः प्रजायते ।  
मथित्वा मण्डलः वह्नेः समुद्रबोध्य प्रयत्नतः ॥ ७४ ॥

उलसारद्रवितं (?) भालनं चन्द्रमण्डलम् ।  
भास्कराधिष्ठितो (S)ग्रेण रसनेन (?) समाश्रयेत् ॥ ७५ ॥

तच् चन्द्रागलितं देवि शीतलं तत्पयो (S)मृतम् ।  
नासिकारन्धनिर्यातं पात्रेण परिसंग्रहेत् ॥ ७६ ॥

तेनाङ्गमर्दनात् सत्यं नाडीसिद्धिः प्रजायते ।  
गुदलिङ्गोहतं देवि निर्गतं चामरीरसम् ॥ ७७ ॥

कलामृतं च संलोङ्ग्य संस्कृत्य चाधरारसैः ।  
तेनां(ग)- मर्दनं कृत्वा योगी लोके निरामयः ॥ ७८ ॥

बलवान् जायते सत्यं बलीपलितवर्जितः ।  
जिह्वामूलं समूक्लष्य तत्र जातं मदद्रवम् ॥ ७९ ॥

स्वदेहे मर्दयेत् पूर्वाद् रसना वत्सरार्द्धतः ।  
चतुरगुलवृद्धा च जायते नात्र संशयः ॥ ८० ॥

उक्लष्य रसनामूर्ध्वं दक्षिणाङ्गुलिभिः शिवे ।  
वामहस्ताङ्गुलिभिश्च घंटिकां स्फोटयेच्छिवे ॥ ८१ ॥

भूथित्वा वामकं स्थानमूर्ध्ववक्रं शनैः शनैः ।  
त्रिकूटीर्ध्वं च वज्रान्त्यो (?) शिवस्थानं समाश्रयेत् ॥ ८२ ॥

एषा ते व्रिचरी मुडा कथिता मृत्युनाशिनी ।  
सर्वगिर्वानदा र्भवि जीवन्मुक्तिप्रदायिनी ॥ ८३ ॥

। । इति मत्स्येन्द्रसंहितायां पञ्चदशः पटलः । ।

।। षोडशः पटलः ।।

ईश्वर उवाच —

एवमध्यासशीलस्य तद्विद्धां (तत्तद्विद्धा) भवन्ति हि ।

भट्भेदाश्च चत्वारो नटभेदास्तथैव च ॥ १ ॥

अङ्गशोषः क्षुधालस्य कंडदेहिविवर्णता (काङ्गू देहविवर्णता) ।

भटस्य प्रत्ययाश्चैते तेषां शृणु च भेषजम् ॥ २ ॥

मनो निर्विषयं पुडका (?) त्रिमासम् अमरीरसम् ।

देहमुद्वर्तये(त) तस्य देहवृद्धिः प्रजायते ॥ ३ ॥

त्रिरुद्वर्तनकं कुर्यात् दिवारात्रौ तथैव च ।

रसनामूर्ध्वमायोज्य वज्रकन्दपरोन्मुखीम् ॥ ४ ॥

तत्सुधां लिहतः सत्यं क्षुधालस्य च नश्यति ।

तत्सुधामर्तीं देवि गृहीत्वा चाङ्गमर्दनात् ॥ ५ ॥

[45a] स्वशरीरविवर्णत्वं कंडूत्वं च प्रणश्यति ।

नभदेदाश्च (नटभेदाश्च) चत्वारो बहुधा संस्थिताः प्रिये ॥ ६ ॥

नेत्रोरोगो(५)ङ्गशोषश्च दाहो भ.. त(स्त)थैव च ।

भेदमेकं मया प्रोक्तं द्वितीयमधुना शृणु ॥ ७ ॥

दन्तरुक(०रुगु)-वाल्पसत्त्वं च देहलाघवनाशनम् ।

तृतीयभेदं च तथा शृणु देवि महाज्वरः ॥ ८ ॥

शिरोरुकश्लेष्मदोषश्च चतुर्थं सम्प्रधार्यताम् ।

वमनं श्वासदोषश्च नेत्रान्धत्वं तथैव च ॥ ९ ॥

दुर्जया च तथा निद्रतिषां (निद्रा तेषां) शृणु च भेषजम् ।

समूला छाससंभिन्नां (?)मुर्ध्वं कुंडलिनीं नयेत् ॥ १० ॥

निश्चलामूर्ध्वगां जिह्वां कृत्वा कुम्भकमाश्रयेत् ।  
शक्तिशोभान् (?) महेशानि जलनादः प्रवर्तते ॥ ११ ॥

यदा शृणोति तं नादं तदा मुक्तः स उच्यते ।  
चिन्तयेद् अमृतासिक्तं स्वदेहं परमेश्वरि ॥ १२ ॥

अनेन देवि मासेन सर्वदोषैः प्रमुच्यते ।  
अनेनैव विधानेन द्विमासान्तं यदाचरेत् ॥ १३ ॥

तदा शृणोति कर्णाम्यां महागजवरध्वनिम्  
पूर्ववच् चिन्तयेद् देहं द्वितीयैर्मुच्यते गदैः ॥ १४ ॥

त्रिमासात् सिंहनादं च श्रुत्वा पूर्ववत् स्मरेत् ।  
तृतीयभेददोषैश्च मुच्यते नात्र संशयः ॥ १५ ॥

मेघनादम् अघोराख्यं चतुर्थं मासि पर्ययेत् ।  
श्रुत्वा पूर्ववद् अभ्यस्य भ्रान्तै दोषैश्च मुच्यते (मुच्यते) ॥ १६ ॥

एवं स्थिरमतिर्धानम् अभ्यसेच्य द्विकालकम् ।  
साधयेत् प्रवृत्तः सत्यं जायते ह्यजरामरः ॥ १७ ॥

भटदोषचतुष्कस्य नटदोषस्य चैव हि ।  
निवारणं मया प्रोक्तं भूयः श्रृणु नराधिपः<sup>1</sup> ॥ १८ ॥

यो(५)स्मिन् शान्ते परे तत्त्वे योगे योगी सुखात्मके ।  
प्रविष्टः सर्वतत्त्वज्ञः तस्य पादं नमाम्यहम् ॥ १९ ॥

[45b] प्रथमं चालनं देवि द्वितीयं मंथनं भवेत् ।  
तृतीयं पानमुद्दिष्टं चतुर्थं च प्रदेशकम् ॥ २० ॥

तालुमूलं समुद्दत्य जिह्वामुकर्षयेत् प्रिये ।  
चालनं तद् विजानीयाद् ब्रह्मार्गलविभेदनम् ॥ २१ ॥

1. Addressed to king of Cola by Matsyendranātha. Strangely this occurs in the dialogue between Śiva-Pārvatī.

तं वदन्ति.....

लोहकील- प्रवेशेन यथा मंथनमारभेत् ॥ २२ ॥

मंथनं तद् विजानीयाद् योगिवृद्धिकरं प्रिये ।

उदर्द्योगतमाकाशे (?) जिह्वामूर्ध्वं प्रसारयेत् ॥ २३ ॥

प्रवेशं प्राहुरीशानि योगसिद्धिप्रवर्तकम् ।

ब्रह्मार्गलप्रभेदेन जिह्वासंक्रमणेन च ॥ २४ ॥

प्रत्ययः परमेशानि क्षणोर्ध्वात् संप्रजायते ।

आदावानन्दभावत्वं निद्राहानिरतःपरम् ॥ २५ ॥

संगमं भोजनं देवि स्वल्पमल्यं प्रजायते ।

पुष्टिः सञ्जायते तेजोवृद्धिश्च भवति प्रिये ॥ २६ ॥

न जरा न च मृत्युश्च न व्याधिः(:) पलितं न च ।

ऊर्ध्वरिता महेशानि अणिमादिगुणान्वितः ॥ २७ ॥

यदि निश्चलभावेन योगी भावं प्रसारयेत् ।

तदा प्रोक्तान् इमान् सम्यक् फलान् लभति पार्वति ॥ २८ ॥

जिह्वाग्रे श्री(श्च)वागीशा संस्थिता वीरवन्दिते ।

जिह्वा मूलाधारे भागे बन्धमृत्युः प्रतिष्ठितः ॥ २९ ॥

बन्धमृत्युपदं सर्वमुन्मूलय गणाम्बिके ।

तदग्रेण विशामोहं (विशाम्यहं) धाम श्रीशम्भुसंज्ञकम् ॥ ३० ॥

अनेन देवि योगेन मनसा साधिते चले ।

उन्मन्या आवेशम् आयान्ति योगी तल्लयमाप्नुयात् ॥ ३१ ॥

[46 a] लयस्य प्रत्ययः सद्यः संभवति अविचारतः ।

जिह्वाग्रे मन आधाय दृशा तद्वाम लक्षयेत् ॥ ३२ ॥

मूलासुषुम्नामार्गेण पवनं चोर्ध्वमानयेत् ।

ब्रह्मधामगतो योगी मनः शून्ये निवेशयेत् ॥ ३३ ॥

ध्यायेत् परतरं तत्त्वं हेयोपादेयवर्जितम् ।  
आकाशगङ्गास्त्रवीतं ब्रह्मस्थानात् सुशीतलम् ॥ ३४ ॥

प्रपिवन् मासमात्रेण वज्रकायो भवेद् ध्रुवम् ।  
दिव्यकायो भवेत् सत्यं दिव्यवाग् दिव्यदर्शनः ॥ ३५ ॥

दिव्यबुद्धिर्भवेद् देवि दिव्यश्ववण एव च ।  
जिह्वाग्रे कोटिचन्द्राभां वाणीशीं परिभावयेत् ॥ ३६ ॥

परामृतकलातृपां काचितां (?) लभते क्षणात् ।  
जिह्वाग्रे संस्थितां लक्ष्मीं परामृतविमोदतः ॥ ३७ ॥

ध्यायन् योगी महेशानि योगसाम्राज्यमाप्नुयात् ।  
सहजा (:) पञ्च विष्वाता (:) पिण्डे(S)स्मिन् परात्मके ॥ ३८ ॥

यदा सञ्जायते देहे मातुदेहे(S)पि नृक्षणात् (?) ।  
तत्र सार्धं भवन्ति स्म देहे वृद्धिमुपेयुषिम् ॥ ३९ ॥

आद्या कुण्डलिनीशक्तिः प्रथमा सहजा स्थिता ।  
द्वितीया सुषुम्णाख्या निह्वा वैव तृतीयका ॥ ४० ॥

तालुस्थानं चतुर्थं च ब्रह्मस्थानं च पञ्चमम् ।  
उन्नध्या (?) सहजा माया द्वितीये शहजे (सहजे) विशेत् ॥ ४१ ॥

तृतीया सहजा मूर्धा चतुर्थं सहजा विशेत् ।  
चतुर्थं सहजा भित्त्वा सहजं पञ्चममध्यसेत् ॥ ४२ ॥

एतद् भेदं मया प्रोक्तं दुर्विज्ञेयं कुलेश्वरि ।  
मूलात् कुण्डलिनीशक्ति सुषुम्णामार्गमागताम् ॥ ४३ ॥

लूर्तैकतन्तुप्रतिभां (प्रतिमं) कोटिसूर्यसमप्रभम् ।  
प्रविश्य घटिकामर्णे शिवद्वारार्गलं शिवे ॥ ४४ ॥

भित्त्वा रसनया योगी कुम्भकेन महेश्वरि ।  
प्रविशेत् कोटिसूर्यभं धाम स्वायम्भुवं प्रिये ॥ ४५ ॥

[46 b] तत्रामृता महाभोधौ शीतकल्लोलमालिनी ।  
पीत्वा विश्रम्य च सुधां परमानन्दपूर्णया ॥ ४६ ॥

बुध्या तत्सुधया तृप्तमात्मदेहं प्रभावयेत् ।  
अनेन देवि योगेन जायते दिव्यदर्शनम् ॥ ४७ ॥

खेचरत्वं भवेत् सत्यं सर्वरोगक्षयस्तथा ।  
वचनं कालमृत्युश्च त्रैलोक्यभ्रमणं तथा ॥ ४८ ॥

अणिमादिगुणोपेतां संसिद्धिं लभे (लभते) ध्रुवम् ।  
योगीन्द्रत्वमाप्नोति गतिरव्याहता भवेत् ॥ ४९ ॥

नवनागसहस्राणां बलेन सहित (:) स्वयम् ।  
जायते शिववद् देवि सत्यं सत्यं मयोदितम् ॥ ५० ॥

इडापिङ्गलयोर्मध्ये सुषुम्णा ज्योतिरुपिणी ।  
वर्णरूपगणैः साकं तेजस्तत्र निरामयम् ॥ ५१ ॥

सुषुम्णाभुजगाकाशे यत्तत्कुण्डलिनी परा ।  
गङ्गा च यमुना चैव इडापिङ्गलसंज्ञकै ॥ ५२ ॥

गङ्गयमुनयोर्मध्ये तां शक्तिं सन्निवेशयेत् ।  
ब्रह्मधावधि (ब्रह्मबोधावधि) शिवे परमामृतरुपिणी ॥ ५३ ॥

तन्मयो जायते सत्यं परमामृततनुं (परामृततनुः) स्वयम् ।  
शिवधामगता शक्तिः परमेशास्पदं पदम् ॥ ५४ ॥

तद् वाग्मृतसंतृप्ता परमानन्दरुपिता ।  
सिज्जति योगिनो देह मायादतलमस्तकम् (?) ॥ ५५ ॥

सुधया शिशिरस्त्रिग्धशीतं वा परमेश्वरी (?) ।  
पुनस्त्वैव मार्गेण प्रयातः स्वपदं शिवे ॥ ५६ ॥

एतद्रहः समाध्यातं योगं योगीन्द्रवन्दिते ।  
उत्सृज्य सर्वशास्त्राणि जपहोमादिकं च यत् ॥ ५७ ॥

धर्माधर्मविनिर्मुक्तो योगी योगं समभ्यसेत् ।  
रसनामुर्ध्वगां कृत्वा त्रिकुटेशं निवेशयेत् ॥५८॥

[47a] ब्रह्माण्डे ब्रह्मरेखाध्वो राजदन्तोर्धर्मण्डले ।  
त्रिकूटं तं विजानीहि तत्र लिङ्गं समुज्ज्वल(म्) ॥५६॥

कालकर्मविनिर्मुक्तं द्वुर्विज्ञेयं सुरैरपि ।  
इडायां रात्रिरुद्दिष्टा पिङ्गलायामह स्मृतः ॥६०॥

चन्द्रादित्यौ स्थितौ देवि नित्यं रात्रिदिवात्मकौ ।  
न दिवा पूजयेल्लिङ्गं रात्रौ न च महेश्वरि ॥६१॥

सर्वदा पूजयेल्लिङ्गं दिवा रात्रौ निरोधवाः(निरोधका) ।  
अहोरात्रिमयं देवं कालकर्म-स्वभावजम् ॥६२॥

कालकर्मनिरोधेन कालमृत्युज्जयं लभेत् ।  
कालकर्मविनिर्मुक्तं चित्तयन्नासनस्तनु(म्) ॥६३॥

पूजयेद् भावपुष्पेण तर्पयेत् पंकजामृतैः ।  
एवं षण्मासयोगेन जायते ह्यजरामरः ॥६४॥

सर्वज्ञत्वं लभेत् सत्यं शिवसाम्प्यो निरामयः ।  
तालुमूले समावेश्य रसनामूर्ध्ववक्त्रकाम् ॥६५॥

तत्र जातं तु पिबन् सीत्कारेण शनैः शनैः ।  
प्रपिबेत् पवनं योगी निरालम्बि पदे शिवे ॥६६॥

मनः संयोज्य चोन्मन्या सहजं योगमाचरेत् ।  
अनेन योगी षण्मासाज् जायते ह्यजरामरः ॥६७॥

चिबुकं योजयेद् देवि षोडशस्वरमण्डले ।  
भ्रूमध्ये चक्षुणा मीनस्य (?) जिह्वामूर्ध्वं प्रसारयेत् ॥६८॥

संप्राप्य कुम्भकावस्थां इडापिङ्गलरोधनात् ।  
मूलशक्तिं समुद्वोध्य भित्वा षट्सरसीरुहान् ॥६९॥

तडितसहस्रसङ्काशां ब्रह्माण्डोदरमध्यगे ।  
धान्मि शीतामृताभ्योधौ संन्निवेश्य चिरं वसेत् । । ७० ॥

यदा ब्रह्मये धान्मि योगी वसेत् लीलया ।  
तदा निर्जीवव(द) देहं भावि स्फुरति तत्पदम् । । ७१ ॥

[47b] अनेन देवि योगेन दिनसप्तकमाचरेत् ।  
तदा तदा संभवति जरामरणवर्जितः । । ७२ ॥

मासमात्रप्रयोगेण जीवेद् आचन्द्रतारकम् ।  
यदा ब्रह्मपुरं भित्त्वा योगी ब्रजति लीलया । । ७३ ॥

तदाखिं(ल)त्वमाप्नोति त्यक्त्वा देहमिमं शिवे ।  
न पुनः पिचे (पिबति) मातु (:) स्तनं (स्तन्यं)  
संसारचक्रमा(तु) । । ७४ ॥

तदा तु योगिनो वृद्धिस्त्यक्तं देहमिमं प्रिये ।  
तदा स्थिरासनो भूत्वा मूलशक्तिं समुच्च(ञ्च)लाम् । । ७५ ॥

कोटिसूर्यप्रतीकाशां भावयेद् चिरमात्मवित् ।  
आपादतलपर्यन्तं प्रसृतं जीवमात्मनः । । ७६ ॥

संहत्य क्रमयोगेन मूलाधारपदं नयेत् ।  
तत्र कुण्डलिनीशक्तिं संवर्तनिलसंन्निभाम् । । ७७ ॥

जीवो नित्यं चेन्द्रियाणि ग्रसन्तीं चिन्तयेद् धिया ।  
संप्राप्य कुम्भकावरथां तडिद्रवलयभास्वरम् । । ७८ ॥

मूलादुन्नीय देवेशि खाधिष्ठानपदं नयेत् ।  
तत्र सजीवमग्निलं ग्रसन्तीं चिन्तयेताम् । । ७९ ॥

तडिक्लोटिप्रतीकाशां तस्माद् उन्नीय सत्वरम् ।  
मणिपूरपदं प्राणं तत्र सूर्यवदाचरेत् । । ८० ॥

समुन्नीय पदस्थानाद् अनाहतं पदं नयेत् ।  
तत्रस्थित्वा क्षणं देवि पूर्ववद् हि सती सरेत् ॥८१॥

उन्नीय च पुनः पदे षोडशरिति (षोडशारे) निवेशयेत् ।  
तत्रापि चिन्तयेद् देवि पूर्वं तद् योगमात्मवित् ॥८२॥

तस्मादुन्नीय भ्रूमध्यं नीत्वा जीवं ग्रसेत्युनः ।  
ग्रस्तजीर्वा महाशक्तिं कोटिसूर्यसमप्रभाम् ॥८३॥

मनसा सह वार्णीशि भित्वा ब्रह्मर्गलं क्षणात् ।  
परामृत महाभूष्यौ विश्वासं सम्प्यग् आचरेत् ॥८४॥

तत्रस्थं परमं देवि शिवं परमकारणम् ।  
शक्त्या सह समायोज्य तयोरैक्यं विभावयेत् ॥८५॥

[48a] यदि मोचितम् (मु)द्युक्तः कालं कालविभागवित् ।  
यावद् भजति तं कालं तावत्तत्र सुखं वशेत् (वसेत्) ॥८६॥

ब्रह्मद्वारार्गलस्य अधो देहे कालप्रयोजनम् ।  
तस्यादर्थपदे (तस्मादूर्ध्वपदे) देवि न कालप्रयोजनम् ॥८७॥

यदा देव्यास (देव्यासं) न कालमतिक्रान्तं प्रविश्यति ।  
तदा ब्रह्मार्गलं भित्वा शक्तिं मूलपदे नयेत् ॥८८॥

शक्तिं देहात्मसूत्रं तु स्वजीवं चेन्द्रियैः सह ।  
तत्तत् कर्मणि संजोज्य (संयोज्य) स्वस्य देहं सुखं चरेत् ॥८९॥

अनेन देवि योगेन वज्ययेत् कालमार्गणम् ।  
यदि मानुष्यकं देहं त्यक्तुमिच्छा प्रवर्तते ॥९०॥

ततः परमसन्तुष्टो ब्रह्मस्थानं गतं शिवम् ।  
शक्त्या संयोज्य निर्भिन्नव्योमब्रह्मशिलां विशेत् ॥९१॥

व्योमत्त्वं महाव्योमि वायुतत्त्वमथानिले ।  
तेजस्तत्त्वं तथा तेजस्यामत्वं (?) जलमण्डले ॥९२॥

धरातत्त्वं धराभागे निराल (निश्चलं) वै मनः परे ।  
व्योमादिगुणतत्त्वेषु स्वेन्द्रियाणि निवेशयेत् ॥ ६३ ॥

एवं सांसारिकं त्यत्कावा परतत्त्वावलम्बकः ।  
अदृष्टः पञ्चभूतादैर्भित्त्वा सूर्यस्य मण्डलम् ॥ ६४ ॥

परतत्त्वे परे शान्ते शिवे लीने शिवायते ।  
न कल्पकोटिसहस्रैः पुनरावर्तनं भवेत् ॥ ६५ ॥

अनुग्रहाय लोकानां यदि देहं न संत्यजेत् ।  
प्रलयोते (प्रलयान्ते) तनुं त्यक्त्वा स्वात्मन्येव अवतिष्ठते ॥ ६६ ॥

इत्येषा खेचरीमुद्रा खेचराधिपतित्वदा ।  
जन्ममृत्युजरारोगावलिपलितनाशिनी ॥ ६७ ॥

अनायासदृशी (अनया सदृशी) विद्या  
क्वचिच् छास्त्रातरेन (छास्त्रान्तरे) नहि ।  
खेचरीमेलनं देवि सुगुप्तं न प्रकाशयेत् ॥ ६६ ॥

[48b] तस्याः स्वाभ्यासयोगो(५)यं तव स्नेहात् प्रकाशितः ।  
मदिरा नाम या देवि सर्वयोगीन्द्र-वन्दिता ॥ १०० ॥

गुरुवकुत्रोपसंलब्धां विद्या (याः) अंशतो(५)पि च ।  
खेचरी मेलनमादिश्च नित्यं सप्रेमचेतसः ॥ १०१ ॥

न सिध्यति महायोगं मदिराराधनं विना ।  
तवसादविहीनानां तन् निन्दापरचेतसाम् ॥ १०२ ॥

पशोः पाशप्रबन्धस्य योगः क्लेशाय जायते ।  
सर्वज्ञेन शिवेनोक्तां पूजां संत्यज्य मादिरीम् ॥ १०३ ॥

युज्जतः सततं देवि योगो नाशाय जायते ।  
वारुण्या तर्पयेद् देवि सर्वलोकमयं शिवे ॥ १०४ ॥

गौडी माध्वी च पैष्ठी च तथा कादम्बरी वराः ।  
कादम्बरी च द्रुमला (द्रुमजा) माध्वी मधुसुद्धभवा ॥ १०५ ॥

पैष्ठी पिष्ठसुद्धभूताः गौडीक्षुरसंभवा ।  
तासामेकतमां गृह्ण तर्पयेत् सर्वदेवताः ॥ १०६ ॥

असक्तासु (अशक्तस्तु) महापूजां यदि कर्तुं च साधकः ।  
कुर्याद्द्विं द्रेकदानं (?) वा गुरुवाक्यावलम्बकः ॥ १०७ ॥

एकबिन्दुप्रदानेन तृथन्ते कोटिदेवताः ।  
तस्मात् सम्पूज्य युज्जीत तव्यसाद - पवित्रितः ॥ १०८ ॥

अन्यथा क्लेश एव स्यात् न सिद्धिर्जन्मकोटिसु ।  
सर्वे सिद्ध्ययन्ति मन्त्राश्च योगाश्च परमेश्वरि ॥ १०९ ॥

सम्प्रक पूजा प्रयोगेण मदिरानन्दचेतसः ।  
असम्पूज्य पिवद् देवि मदिरां यः स पापभाक् ॥ ११० ॥

महाराधनशीलस्य मयैवा (मय्येवा) सक्तचेतसः ।  
तस्मात् सम्पूजयेद् देवि सर्वयोगाभिवृद्धये ॥ १११ ॥

[49a] मदिरानन्दितो योगी योगं युज्जीत नित्यदा ।  
विजने जन्तुरहिते सर्वोपद्रववर्जिते ॥ ११२ ॥

मृद्धान् (मृदासनं) समास्थाय स्वगुरुक्तप्रकारतः ।  
सन्तर्प्य शिवमीशानं देवि देवीश्च सर्वशः ॥ ११३ ॥

तत् प्रसादेन लभते सम्यग् ज्ञानमखण्डितम् ।  
एतद् योगं समारव्यातं किं भूयः श्रोतुमिच्छसि ॥ ११४ ॥

॥ इति श्रीमत्स्येन्द्रसंहितायां षोडशः पटलः ॥

## । । सप्तदश पटलः । ।

श्रीदेव्युवाच —

शम्भो सद्भावसंलभ्य जयचन्द्रार्धशेखरः ।  
त्वया श्रीखेचरीविद्यासाधनं गुह्यमीरितम् । । ९ । ।

संसिद्धिः केन मार्गेण खेचरीमेलनं लभेत् ।  
तन्मे ब्रूहि जगन्नाथं परमानन्दनन्दितम् । । १२ । ।

श्री भैरव उवाच —

शृणु गुह्यं महादेवि सर्वतन्त्रेषु गोपितम् ।  
खेचरीमेलनं लोके महायोगीन्द्रसेवितम् । । ३ । ।

खेचरी नाम इयं विद्या सद्यः प्रत्ययकारिका ।  
सर्वसिद्धिप्रदा देवि जरामरणनाशिनी । । ४ । ।

दार्ढा (भेता) ब्रह्मकपाटस्य पशूनां दूरमार्गाः ।  
असिद्धानामपि च यो योगीनां परमेश्वरि । । ५ । ।

ब्रह्मधाम परित्यह्य (परित्यज्य) आयाता नासिकापथम् ।  
भित्वा ब्रह्मकपाटं तु यदा ध्रुवपदं ब्रजेत् । । ६ । ।

तक्ष (तत्र)स्यात् परमानन्दं संविद्भावककारणम् ।  
ज्ञानं तथा च विज्ञानं तत्वसादात् स्फुरत्यपि । । ७ । ।

एवं योगे क्रियायां च स्थिता सकलकामदा ।  
चिद्रूपा कुञ्जिका नाम दुर्विज्ञेया सुरासुरैः । । ८ । ।

एवं कुण्डलिनीशक्तिरूर्धा (रूर्धा)- धो(८)नेकधागता ।  
तत्त्वे योगः पदस्थे हि अणिमादिप्रसाधकः । । ९ । ।

तानि स्थानानि वक्ष्यामि यथाग्रेषु च सिद्धिदा ।  
मूलाधारं चतुः पत्री (चतुष्पत्रो) बिन्दुस्त्रिवलयान्वितः ॥१०॥

[49b] गमागमौ समोपेतौ आधाराख्यशिखिप्रभा ।  
गुह्यं तं षट्दलं दीप्तं षट्बिन्दु परिकीर्तिम् ॥११॥

सप्तजाम्बूनदाभ्यासं (° नदाभास°) स्वाधिष्ठानं हि तद्भवेत् ।  
नाभिमध्यगतं शुद्धं द्वादशारं शशिप्रभम् ॥१२॥

मणिपूरकविज्ञानमर्द्धचन्द्रस्थमध्यगम् ।  
अनाहतदसारं (अनाहतानन्दसारं) ब्रह्मरश्मातिगं सदा ॥१३॥

शुद्धं स्फटिकसंकाशं भावयेन् नादपूरकम् ।  
षोडशारं महापदं त्रिकोणं कण्ठमाश्रितम् ॥१४॥

पूर्णचन्द्रनिभाकारं विशुद्धं मोक्षदायकम् ।  
पञ्चकूटमहस्थानं विद्युल्कोटिसमप्रभम् ॥१५॥

मध्यदिनार्कसंकाशं भावयेद् विन्दुरूपकम् ।  
स तु नाना ततो मध्ये शक्तिर्व्योमप्रभेदिनी ॥१६॥

ज्वलन्ती पञ्चधा रन्धे सेयमाज्ञा प्रकीर्तिताः ।  
ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्रश्च ईश्वरश्च सदाशिवः ॥१७॥

पृथिव्यादि निरंग्राणि (?) पञ्चपञ्चकमेव च ।  
तथा च कोष्टकाः पञ्च स्वाधिष्ठानादय (:) सृताः ॥१८॥

एतेषु स्थानभेदेषु पृथग्धानं (पृथग्ध्यानं) शिवोदितम् ।  
तत्रैकमभिचाज्यस्य (तत्रैककम् चाभ्यस्य) योगीं स्यादजरामरः ॥१९॥

अभ्यासेनैव नश्यन्ति पापाः जन्मसहस्रजाः ।  
मेलनात् शिवतां याति सुमहान् खेचराधिषः ॥२०॥

स्वतंत्रः सर्वलोकेषु गतिरव्याहता भवेत् ।  
अविज्ञाय च यः कुर्यात् गुरुवाक्यामृतं विना ॥२१॥

भक्ष्याते (भक्ष्यते) सो(५)चिराद् दिवि (देवि)  
योगि (नी) भिर्न संशयः ।  
य इदं परमं शास्त्रं ग्रन्थतश्चार्थतस्ततः ॥२२॥

[५०a] गुरुवक्रत्तु लभ्येत परो (परां) सिद्धिमवाप्नुयात् ।  
य इदं परमं गुह्यं खेचरीमेलकं ददेत् ॥२३॥

स एव हि गुरुर्देवि नान्यो(५)स्ति परमेश्वरि ।  
इदं गुह्यतमं शास्त्रं पशूनां य प्रदापयेत् ॥२४॥

अपरीक्षितवृत्तस्य स शीघ्रं नश्यति प्रिये ।  
बहुधा क्लिश्यमानाय भक्त्यानन्यचेतसे  
(भक्त्याऽनन्यचेतसे) ॥२५॥

एकान्ते विजने स्थाने प्रवक्तव्यं विपश्चिता ।  
व्याख्यानकाले कर्तव्या पूजाविधिरथाग्रतः ॥२६॥

कुलामृतैश्च मांसैश्च कस्तूरीचन्दनादिभिः ।  
रक्तवस्त्रे समाधाय विद्यापुस्तकमादरात् ॥२७॥

पूजये(तु) पूर्वविधिना ततो व्याख्यानमाचरेत् ।  
अथ वायव्यशक्तस्तु मानसेन कलामृतैः ॥२८॥

सन्तर्थं पूज्य विजने व्याख्यानं गुप्तमाचरेत् ।  
(एकचित्त?) गतेनैव भावना (भावेना)राध्य पुस्तकम् ॥२९॥

श्रुणुयाद् विजने देशो तत् ज्ञे (तत्त्वज्ञो) युक्तो(५)थवा प्रिये ।  
पूर्वोक्तविधिना देवि स्वगुरुक्तप्रकारतः ॥३०॥

समभ्यस्य यथान्यायं द्वादश(द्वादशा)-ब्दमतन्त्रितः ।  
पर्यटेत् पृथिवीमेनां यत्रस्थान (यत्रस्थो) मेलको गुरुः ॥३१॥

तं दृष्ट्वा सर्वभावेन समाराध्य प्रयत्नतः ।  
आत्मनि(ः)श्रेयस्करं तेनोक्तं सम्यगाचरेत् ॥३२॥

ज्ञानयुक्तं तु मातङ्गमपि कुर्याद् गुरुं प्रिये ।  
ज्ञानविज्ञानहीनं तु षट्कर्मस्थमपि त्यजेत् ॥ ३३ ॥

यत्र यत्र विशिष्टार्थं तत्र तत्र समाश्रयेत् ।  
यस्य हस्थो(हस्तो) - स्थितं दिव्यं विद्यापुस्तकमीश्वरि ॥ ३४ ॥

तस्य मूर्तिगतं देवि सकुलं ज्ञानसागरम् ।  
यथाद्यो (?) ग्रन्थतश्चेदमर्थतश्च वदिष्यति ॥ ३५ ॥

[50b] अशेषेण जगद्धात्रि स एव परमो गुरुः ।  
सर्वज्ञेन शिवेनोक्तं इदं जन्मावुदिरपि ॥ ३६ ॥

दुर्लभं शास्त्रसारन्तु दिव्यज्ञानप्रकाशकम् ।  
द्वाविमौ पुरुषौ लोके सिद्धः साधक एव च ॥ ३७ ॥

अभ्यासैनैव सततं य सर्वः (सर्व) परिवर्तते ।  
अभिच्छुरात्मनः सिद्धिं स योगी साधक (:) सृतः ॥ ३८ ॥

सम्यगभ्यासं विज्ञाय यः समं मेलनं चरेत् ।  
सर्वसाधारणत्वेन विकल्पकुटिलो

जितः (कुटिलोजिभितः) जिद् ॥ ३६ ॥

कर्ता भर्ता च संहर्ता नित्यतृप्तो निरामयः ।  
पश्यत्यात्मा अविभेदेन जगतेतच् चराचरम् ॥ ४० ॥

स योगी सर्वविहीमान् (सर्वविच्छीमान्) सिद्ध इत्युच्यते बुधैः ।  
साधको बहुजन्मान्ते प्रयाति परमं पदम् ॥ ४१ ॥

देवैः सुदुर्लभां सिद्धिं सिद्धो याति न संशयः ।  
तस्मादभ्यस्य यलेन खेचरीमेलनं चरेत् ॥ ४२ ॥

मेलनादप्यनभ्यासी सर्वं लभति पार्वति ।  
तस्मादभ्यासहीनो(5)पि मेलनात् स्यादजरामरः ॥ ४३ ॥

यदा संमेलति गुरुः शिष्यं मेलनकर्मणि ।  
संयोजयिष्यति शिवे तदेवं समुदाचरेत् ॥४४॥

एकान्ते विजने स्थाने पशुदृष्टिर- (दृष्टेर)-गोचरे ।  
पूजायोग्यानि वस्तूनि साधयेत् परमेश्वरि ॥४५॥

सुक्ष्माधे च सुसम्भृष्टे गोमयेनोषः पलंयिते (गोमयेनोपलेपिते) ।  
चारुवस्त्रवितानाष्टे (?) सर्वोपद्रववर्जिते ॥४६॥

वीरेणमकुर्पूर (वीरेणागरुकर्पूर) - लघुसिन्दूररेणुभिः ।  
वृत्तषट्कोणावस्थारवृत्तभूवलयोज्ज्वलम् ॥४७॥

कारयेन्मण्डलं देवि तत्रापि कलसं न्यसेत् ।  
पूरयेद् दिव्यतोयेन रत्नगर्भं सवस्त्रकम् ॥४८॥

[51a] माल्यधूपसमायुक्तं दर्पणालङ्कृतं प्रिये ।  
तत्र पञ्चमहारत्नान् न्यसेद विद्यां च पूर्ववत् ॥४९॥

तदग्रे (तदग्रे) देवि साधारे पात्रं पूर्णकलामृतैः ।  
पूर्ववत् परिसंकृत्य पूर्वोक्तविधिनाचरेत् ॥५०॥

पूजावसाने देवेसि (देवेशि) तत्प्रसादपवित्रितम् ।  
स्नापयेत् कलसेनाङ्गं परामृतधिया गुरुः (गुरोः) ॥५१॥

विना स्नानप्रसादाभ्यां कल्पानमयुतै (कल्पानामयुतै)रपि ।  
न सिध्यति महेशानि खेचरीमेलकं प्रिये ॥५२॥

तस्मात् सर्वप्रयलेन त्रसाद ..... सहाभिध (?) ।  
स्नानं दापयेद् विद्यां नान्यथा सिद्धिभाग् भवेत् ॥५३॥

स्नापयित्वा शिवं देवि योगस्थाने विशेषवित् ।  
पञ्चाशतवर्णमालां च स्थले वा दर्पणे(5)थवा ॥५४॥

यदे (पत्रे?) वा चन्दने देवि तल् लिखेन् न तु भूतले ।  
शिष्यहस्तेन देवेशि तत्र पुष्पं प्रचोदयेत् ॥५५॥

यस्मिन् वर्णे विपतितं पुष्यं तद्वर्णपूर्वकम् ।  
नाम चानन्दनाथान्तं दापयेद् गुरुमीश्वरि ॥५६॥

शक्तिमाम च (?) संप्रेक्ष्य परां वा तं प्रदापयेत् ।  
पूर्वप्रसादसन्दर्थमहापातकसञ्चयः ॥५७॥

पुनश्च कलासासेकान् (कलसासेकात्) परामृततनुर्भवेत् ।  
भूयश्च नामग्रहणात् शिवसाम्यः प्रजायते ॥५८॥

एवं कृते (कृते) शिवे शिष्यो योग्यो मेलनकर्मणि ।  
अन्यथा परमेशानि न देवान(न्द)कृद् भवेत् ॥५९॥

इति सिद्धतनुः सिद्धो यद् यद्भावमुपासते ।  
तत्तत् फलं च प्रत्यक्षं भविष्यति न शंसयः (संशयः) ॥६०॥

॥ इति श्रीमत्स्येन्द्रसंहितायां सप्तदशः पटलः ॥

## । । अष्टादशः पटलः । ।

श्रीभैरव उवाच —

इति सर्वज्ञपाशाद्यस्तीर्णः संसारसागरात् ।

भुज्जीत स्वेच्छया भोगान् स्वेच्छया योगमध्यसेत् ॥९॥

[51b] उपदीयः प्रयो (उपादेयः प्रियो) यस्मात् कौलिके प्रियमेलकः ।  
अतः कुर्यादनुष्ठानं प्रमाण .....वेमेव (?) वा ॥१२॥

अत्यन्तविजने स्थाने सर्वोपद्रववर्जिते ।

नितान्तं मनसो रम्ये हृदयधूपसुगन्धिते ॥३॥

विकीर्णपुष्पप्रकरसिन्दूरादिसुरज्जिते ।

गुरुमण्डलकं ज्ञात्वा भक्तिमान् योगमध्यसेत् ॥४॥

स्थिरमासनमासीनः शकली (?) - कृतविग्रहः ।

जितश्वासो जितमना जितकर्मा जितेन्द्रियः ॥५॥

नियोज्यं धन्तिकारं त्रे .....

अधस्ताच् चिन्तयेच चक्रमाक्रान्तधारमण्डलम् ॥६॥

तत्र मध्ये समो दीपां मूलशक्तिं विभावयेत् ।

प्राणान्निरोध्योर्ध्वमुखं नयेद् भित्त्वा षडाष्वजान् ॥७॥

एकीभूता हि नादाख्या चक्रभेदक्रमेण च ।

तडिद्रवलयसङ्काशां स्फुरत् किरणरूपिणीम् ॥८॥

चिन्ह्या च निरालम्बे शून्ये तेजोमये परे ।

ब्रह्मद्वारस्य गर्भं तु विसर्गाख्ये विलीयते ॥९॥

ततो रसनयोद्भेद्य प्रविशेद् ब्रह्मणः पदम् ।

तस्मिन् कुलामृतं दिव्यं पीत्वा भूयो विशेत् कुलम् ॥१०॥

तेन प्रासितमात्रेण (ग्रासितमात्रेण?) परां सिद्धिमवाप्नुयात् ।  
योगमूले रजके स्थाने भूमस् तस्मात् समुत्थितः ॥ ११ ॥

पृथिव्याधारसंकोचात् एकोच्चारक्रमेण तु ।  
एतद्वापीश्वरीवीजं (वामेश्वरी बीजं) रहस्यं सम्प्रकाशितम् ॥ १२ ॥

व्यारव्याता खेचरी मुद्रा तस्या बन्धो(४)यमेव हि ।  
एतस्या बन्धमात्रेण भाग्यर्हीनो(५)पि सिद्धयति ॥ १३ ॥

मेलकं (मेलकातु) खेचरीणां च दिव्यवेषो(६)भिजायते ।  
अमुना सम्प्रदानेन यत्र यत्र विलीयते ॥ १४ ॥

[52 a] तत्र तत्र परानन्दरूपमेव प्रकाशते ।  
सर्वशाश्वाधीवेत्ता सौभाग्यं परमं तथा ॥ १५ ॥

काव्यं च सर्वभाषाभिः सालङ्कारपदोऽच्चलम् ।  
करोति लीलया योगी रुद्रशक्तिप्रभावतः ॥ १६ ॥

अनेनैव प्रयोगेण सर्वमात्राः (?) स्फुरन्ति हि ।  
आणवाः शास्मवाः शाक्ताः ये के उच्चरति (?) प्रिये ॥ १७ ॥

मणिपूरे लयाद् वशं शान्तिश्रीपुष्टितुष्टयः ।  
आकर्षणं पुरक्षोभो (?) भवन्त्येव हि सिद्धयः ॥ १८ ॥

अनाहते तु संल्लीनो योगी ग्रन्थिविभेदनात् ।  
गिरीणां पातनं देवि कुर्यात् मृत्युश्च (मृत्योश्च) वज्चनाम् ॥ १९ ॥

विशुद्धे अत्यमृताधारे योगस्तु स्याद्संशयः ।  
क्षुत्-तृष्णादारुनिर्मलो जरारोगविवर्जितः ॥ २० ॥

आज्ञास्थानगतो योगी त्रैलोक्यमपि पश्यति ।  
त्रिकालङ्कः स्वयं कर्ता स एव परमेश्वरः ॥ २१ ॥

अतीतं वेत्ति नाभिस्थो वर्तमानं हृदि स्थितम् ।  
आज्ञास्थानगतो योगी सर्वं जानाति सर्वदा ॥ २२ ॥

अधुना वा उननीभावः परतत्त्वोपलब्ध्ये ।  
पारम्पर्यक्रमायातो ब्रह्माण्डोदरमध्यगः ॥२३॥

यत् लिङ्गाधारमध्यस्थं मध्ये शत्क्रयद्वारान्वितम् ।  
यत्र मात्रं प्रमाणं तु त्रिकोणाकृतिरुत्तमा ॥२४॥

निष्कलं यत्परं तेजः परस्पर(सु)संस्थितम् ।  
जनमणीन्द्रियं (?) यद्वत् विस्फुरश्चैव दृश्यते ॥२५॥

तथाकृतिर्भवेत् तस्य मीलनोन्मीलनानि च ।  
प्रथमं भेदयेच चक्रं नाभिजं नाडिभिर्युतम् ॥२५॥

तदूर्ध्वं हृदयावस्थं चक्रं चै (वै) कुलसंज्ञकम् ।  
हृद्यकं भेदयेत् पश्चात् कठं चक्रं (कंठचक्रं) ततः शनैः ॥२७॥

[52 b] तदूर्ध्वं लम्बिकां भेद्य नासां तु ततो नयेत् ।  
नासाग्रे श्वाससंभिन्नं भ्रूमध्ये सन्त्रिवेशयेत् ॥२८॥

श्वासेन सहितं बीजं तेजोरूपं ललाटके ।  
गत्वा लक्षं (लक्ष्यं) ललाटस्य प्रविशेत् सूर्यसंनिभम् ॥२९॥

कुञ्चिकाग्रं ततः सूक्ष्मा..... णु च सूक्ष्मकम् ।  
उद्घाटयेत् ततो द्वारं शिवद्वारार्गलं महत् ॥३०॥

बिन्दुद्वारार्गलं भित्वा दुर्भेदं त्रिदशैरपि ।  
ब्रह्माण्डोदरमित्युक्तं योगिनी सिद्धसेवितम् ॥३१॥

तदेतद् अङ्गुलोत्सेधं कुलाये (?) संव्यवस्थितम् ।  
प्रवेशात् स्पर्शनं तत्र बालानामिव जायते ॥३२॥

शक्तितत्त्वावबोधो हि विज्ञानं सिद्धिसाधनम् ।  
परतत्त्वावबोधश्च ज्ञानमोहप्रसाधनम् ॥३३॥

भुक्तिमुक्त्योर्द्युयोर्हेतुं परमानन्दतां गतः ।  
जीवन्मुक्तिमिवाप्नोति वत्सरार्थान् न संशयः ॥३४॥

प्राप्तद्वादशकेनैव शिवसाम्यबलं प्रिये ।  
सर्वार्थकृत्यं सूक्ष्मत्वं सर्वज्ञत्वं विशुद्धता ॥ ३५ ॥

नित्यानन्दस्वभावत्वं सर्वव्याप्तिमेव च ।  
अणिमा लघिमा प्राप्तिः प्राकाम्यं गरिमा तथा ॥ ३६ ॥

ईशित्वं च वशित्वं च यद्य कामावसायिता ।  
स्यान्महासिद्ध्यस्त्वेता अष्टौ विज्ञानयोनयः ॥ ३७ ॥

योगिनः संप्रवर्तन्ते वत्सरात् परमेश्वरि ।  
अथातः संप्रवक्ष्यामि साधनं परमं प्रिये ॥ ३८ ॥

विधिनानुस्थितं पूर्वं मया च बरवर्णिनि ।  
अन्येषां देवि देवानां ब्रह्मादीनां च दुर्लभम् ॥ ३९ ॥

बिन्दुजीवजलाक्रान्तं वर्तुलं चन्द्रमण्डलम् ।  
बिन्दुप्राणानिलाक्रान्तं त्रिकोणं वह्निमण्डलम् ॥ ४० ॥

[53a] आपूर्य वामया नाइया (द) मुञ्चे (नासिक्या?) दक्षिणयाबहिः ।  
पुनर्दक्षिणया(55)पूर्य बहुशो वामया त्यजेत् ॥ ४१ ॥

एवं विशुद्धनाडीक (:) कुम्भकामां (कुम्भकेन) शतं शतम् ।  
कुर्याद् बहिः हंसेन सहजेनान्तरस्थितम् ॥ ४२ ॥

स पश्यति जगत्कीर्णं तेजसः परमाणुभिः ।  
दृष्टेति प्रत्ययं कुर्यात् प्रत्येकमयुतं यदा ॥ ४३ ॥

तदा पश्यति नासाग्रे हृदयेन्दोऽङ्गलं सहः ।  
तयोः संचिन्तयेद् ऐक्यं तथात्मानं स पश्यति ॥ ४४ ॥

अतिमग्रं मनः कुर्यात् प्रत्येकमयुतं यदा ।  
तस्मिन् पर्युषकात्मके.....  
ततः स प्रियसंगत्या द्रुतामप्य (?) दीप्यति ॥ ४५ ॥

शक्तिवन्धकप्रयोगेण सप्तरात्रं निरोधकः ।  
कोदण्डद्वयमध्यस्थं बिन्दुनादेन भेदयेत् ॥ ४६ ॥

एवमध्यसत्स्तस्य प्रत्ययः संप्रजायते ।  
याममात्रा ध्रुवं त्यक्ता (?) गमने भव(ति) स्थितः ॥ ४७ ॥

द्वादशान्ते दिनार्धेन दृष्ट्वा साक्षात्महेश्वरम्  
सम्प्राप्य प्रियसाङ्गत्यं शिवसायुज्यमप्नुयात् ॥ ४८ ॥

सुख(मा)सनासीनः सकलीकृतविग्रहः ।  
किञ्चिदभ्युन्नतोरस्को मयूराज्जितमस्तकः ॥ ४९ ॥

विस्तां सः स्थिरो भूत्वा रसनां घटिकाबिले  
संयोज्य परमेशानि ध्यानं कुर्याज् जितेन्द्रयः ॥ ५० ॥

अत्यन्तं निपुणं कुर्यात् सुषुम्णान्तर्गतं मनः ।  
शक्तिक्षोभान्ततस्तस्य परो(५)भिव्यज्यते ध्वनिः ॥ ५१ ॥

नदेव सद संबीजं तत्र संयोजयेन् मनः ।  
क्षणात् क्षौर्णि परित्यज्य गगने भवति स्थिरः ॥ ५२ ॥

मूहूर्ताद्वीक्षते सर्वं तेजमयमिदं जगत् ।  
याममात्रं नदा तेजस्तदेव परिपश्यति ॥ ५३ ॥

[५३b] तदा तस्य निवर्तन्ते निखिलाश्चित्तवृत्तयः ।  
यामलं यमसङ्कुल्पो यदा स्थाणुवद् आस्थितः ॥ ५४ ॥

यदा ब्रह्माण्डभाण्डस्य सर्वं प्रत्यक्षमीक्षसे (‘मीक्षते?’) ।  
अहोरात्रेण सर्वाणि साक्षात् तत्त्वानि पश्यति ॥ ५५ ॥

तद्रुपःपश्यति परिषतः (परितः) तदाऽसौ जायते शिवः ।  
नियोज्य घन्तिकारन्त्रे रसनां निश्चलात्मिकाम् ॥ ५६ ॥

भ्रूमध्ये चक्षण..... (चक्षुयुगलं) स्थिरं कृत्वा मनोहर्दि ।  
क्षीरोदार्णवनिमग्नं पद्मद्वये पुटीकृतम् ॥ ५७ ॥

पिबन्तं ब्रह्मरन्ध्रेण क्षीरधारामृतं हिमम् ।  
रोमकूपैर्विनिर्गत्य कोटिशः क्षीरबिन्दुभिः ॥५५॥

अमोघपाण्डुरन्तस्थमिवात्मानं विचिन्तयेत् ।  
अजरामरतामेति मासमात्रा(न्) न संशयः ॥५६॥

मासावधि महेशानि योगमेकं शिवोदितम् ।  
दिने दिने द्वियामान्तं (द्वियामान्तं) यामान्तं वा समुच्चरेत् ॥५७॥

एकेनैव तु योगेन भुवनान्तमनुवर्जेत् ।  
द्वितीयेन तु योगेन सप्तद्वीपावलिं व्रजेत् ॥५८॥

तृतीयेन तु योगेन शिवलोके महीयते ।  
अतीत्य सकलान् लोकान् प्रथाभोगान्यः

(पृथग्भोगानि) भुज्यच ॥५९॥

शरीराय महायोगी चन्द्रद्वीपे सुखं वसेत् ।

श्रीदेव्युवाच -

अक्षयं वाचकं लोकं वद देव महेश्वर ॥६०॥

(श्री ईश्वर उवाच) —

शिवपूर्वं मया ख्यातं किं न बुद्ध्यसि पार्वति ।  
त्रैलोक्यं ज्ञायते सर्वं सहस्रयुगपर्यये ॥६१॥

कल्पारव्यं ब्रह्मणस्थानं वैकुण्ठं चैव वैष्णवम् ।  
कैलाशं रुद्रसंस्थानं क्षीयते च महाक्षये ॥६२॥

अक्षयं चन्द्रद्वीपं तु यत्र देवी कुलनंविका (कुलाम्बिका) ।  
निष्ठते (अ)त्र मया सार्थं सत्यं सत्यं महातपे ॥६३॥

[५४a] योगिन्यस्तत्र या देवी सिद्धाश्च वरवर्णिनि ।  
इच्छारूपधरा सर्वे सर्वे चामोक्षशक्तयः (चामोघशक्तयः) ॥६४॥

स्वतन्त्रा(१च) स्वरूपाश्च सर्वे कुञ्जेश्वरप्रभाः ।  
किमत्र बहुनोक्तेन जल्पितेन पुनः पुनः ॥६८॥

क्षपयात्त(द) विहीनं तु चन्द्रद्वीपं वरानने ।  
तत्क्षये यौवनान्दः क्रीडते स्वेच्छया प्रिये ॥६६॥

कल्पकोटि प्रातैस्तस्य (शतस्तस्य) क्षयो नैव प्रजायते ।  
न च सांसारिका व्याप्तिः स्वस्य भूयः प्रवर्तते ॥७०॥

पशुमार्गस्थितो नित्यं योनियोन्यन्तरं ब्रजेत् ।  
तस्मात् सर्वप्रयलेन गुरुं तोष्य महेश्वरि ॥७१॥

प्रबोधव्यमिदं शास्त्रं संसारं तर्तुमिच्छता ।  
येन सिद्धिमवाप्नोति सत्यं सत्यं न संशयः ॥ ७२ ॥

॥ इति श्रीमत्स्येन्द्रसंहितायाम अष्टादशः पटलः ॥

। । एकोनविंशः पटलः । ।

ईश्वर उवाच —

अकृत(अ)भ्यासयुक्तानां योगीनां सिद्धिमिच्छताम् ।  
ध्यानयोगं प्रवक्ष्यामि जरा-मृत्यु-गदापहम् । । १ । ।

अकलङ्कोञ्चलत् शीतकिरणांभोदरस्थितम् (?)  
शरीरं चिन्तयेन् मासाद् वलीपलितनाशनम् । । २ । ।

शुद्धेन्दुविम्बहन्मध्ये श्रवन्तममृतं सरेत् ।  
अमृतेन स्वकं देहमापादतलमस्तकम् । । ३ । ।

स्नाप्यमानं सरेद् अङ्गं तर्पयेत् सुध्या तथा ।  
तदर्धमात्रा .....स्वं सौकुमार्यं गृदक्षयम् । । ४ । ।

वलीपलितनाशश्च भविष्यति सुरार्चिते ।  
कञ्जनाशाद् अधोदेशे करंधादूर्ध्वमेव च । । ५ । ।

पूरोक्तमण्डलौ शीतसुधावृष्टिसमन्वितौ ।  
मूलबीजोञ्चलत् शीतसुधावृष्टिविनिर्गतैः । । ६ । ।

सुधासागरसंल्लीनां भसरन्तः(?) विभावयेत् ।  
अन्तरङ्गमशेषं तु ब्रह्मरन्देनुनिर्गतैः । । ७ । ।

[54b] परामृतैर्ब्रह्मरन्धा नाडीविलनिवेशितैः ।  
तर्पयेदात्मनो बीजं देवताश्च शिवे धिया । । ८ । ।

अन्तरङ्गमशेषं तु तत्सुधावृष्टिपूरितम् ।  
परिभाष्य सलोमाखा (?) मार्गकोटिविनिर्गतैः । । ९ । ।

सुधावृष्टिभिरेकं च बाह्याभ्यन्तरयोः सरेत् ।  
तत्र (तन्) मध्ये समुल्लीनमात्मदेहं तदात्मकम् । । १० । ।

तप्येदात्मसुधया ब्रह्माण्डमखिलं शिवे ।  
तसुधातृप्तिसन्तृप्तं परमानन्दधीमयम् ॥१९१॥

ब्रह्माण्डमखिलं चेदं आत्मदेहं विचिन्तयेत् ।  
वेष्टयेत् सुधया देवि श्रियः सुक्षिंगधशीतया ॥१९२॥

अनेन देवि योगेन षण्मासाद् अजरामसः ।  
लोहितं नवमं वर्णं सविन्दुममृतात्मकम् ॥१९३॥

नेत्रयोः परिसंचिन्त्य तसुधावृष्टिरश्मिभिः ।  
ब्रह्माण्डमखिलं ध्यायेद् आत्मदेहं समर्पितम् ॥१९४॥

त्रिवर्षध्यानयोगेन निर्विकल्पेन चेतसा ।  
सप्तसप्तसान्तलोकानि सप्तजन्म च दृश्यते ॥१९५॥

पयः पयोमयाम्भोधौ लीनमात्मकलेवरम् ।  
नित्यं चिन्तयतो वर्षात् स्याद् वलीपलितक्षयः ॥१९६॥

ब्रह्मरन्ध्रामृताधारस्त्रवत् परसुधामृतैः ।  
संसिद्ध्यमानं षण्मासात् ध्यायन् देहं जरां जयेत् ॥१९७॥

स्वदेहं चन्द्रसंकाशं अकलङ्कुं सुधामयम् ।  
ध्यायन् वर्षार्धतो योगी वलीपलित स्त्र (?) भवेत् ॥१९८॥

सप्तचन्द्रसमो विवात् (विद्यात् ?) सकलङ्कामृतालुताम् ।  
मूलादिब्रह्मरन्ध्रान्तं षट्पद्मेषु प्रभावयेत् ॥१९९॥

वेदषदलसूर्येन्दु (?) कला द्विशतसंख्यया ।  
पत्रैरक्षरसंलीनैरमृतकैर्वृतेषु (?) च ॥२०॥

[५५a] एकत्र चिन्तयेत् तेषां मण्डलानामनुक्रमात् ।  
अवच्छिन्नवदाधाराद् (अवच्छिन्नधारावद्)

ब्रह्माण्डावधि पावति ॥२१॥

प्रञ्जलत् कोटिचन्द्राभं आत्मदेहं तदात्मकम् ।  
चिन्तयेदमृतासिक्तां योगी योगप्रसिद्धये ॥२२॥

षण्मासाद् वलिशौत्त्यादीन् (वलिपलितादीन् ?) नाशयेच् च गदान् अपि ।  
वांच्छात्यंतर्गता (?) यान्ति दुःखान् मुच्येत वै विषात् ॥२३॥

स(सा)त् सर्वज्ञताप्राप्तिरथाद् ईश्वरसंनिभः ।  
खेचरत्वं भवेद् देवि अणिमादिप्रपूजितम् ॥२४॥

विभिद्य योगिनी द्वारं वागीश्वर्या सुखासनः ।  
कुम्भकावधि संजाय्य गमागमविभेदतः ॥२५॥

षण्मासाद् वलिपलित्वं नाशयेद् वत्सरत्रयात् ।  
सर्वज्ञगुणसंतृप्तो द्वादशाब्दाद् हि प्रभुः ।  
जरामृत्युगदैस्त्यक्तो भविष्यति न संशयः ॥२६॥

। । इति श्रीमत्येन्द्रसंहितायामेकोनविंशः पटलः । ।

। । विंशः पटलः । ।

कार्मुकद्वयमध्यरथं मैहिरं (?) मण्डलं प्रिये ।  
ध्यायेन् मासावधि तदा रोगयुम्क्षयं नयेत् ॥९॥

षष्ठ्मासाद् इन्द्रसाम्यः स्यात् अब्दाद् विष्णु (विष्णु) समो भवेत् ।  
षड्वर्षाद् रुद्रसाम्यः स्यात् दशाब्दाद् अतिप्रभ (अतिसंप्रभः) ॥१२॥

जायते नियतात्मा चेत् सत्यं सूर्यनुभावनम् ।  
.....रक्तामृतपरिष्लुतम् ॥३॥

ध्यायन् वर्षार्धमात्रेण जायते ह्यजरामरः ।  
मूलाधारे स्मरेद् देवि ज्वलन्तं रविमण्डलम् ॥४॥

तत्रभापटलं व्यासं शरीरं परिचिन्तयेत् ।  
न देह ब्रह्मरन्धे च ध्यायेद् हत्कमले (S) पि च ॥५॥

मूले बिम्बे च छट्टिवं (?) ब्रह्मरन्ध्रगतं तथा ।  
अन्योन्यप्रभयाश्लिष्टान् शरीरेकत्वमात् (क्रमात्) स्मरेत् ॥६॥

तन्यं चिन्तयेद् देहे हियमांतं (द्वियामान्तं) दिने दिने ।  
षष्ठ्मासादिमादीनाम् आधिपत्यम् अवाप्न्यात् ॥७॥

[55b] सर्वज्ञत्वं च लभते त्रिवर्षात् सूर्यसन्निभः ।  
त.....वीतः स्मरेज्जीवं ज्वलद् दीपशिखाकृतिम् ॥ ८ ॥

तृट्वाधवलिपालित्यमृत्युव्याधिभयं हरेत् ।  
वर्षात् सर्वज्ञको भृत्या वसेद् योमाकंणोधूके (?) ॥९॥

सर्वामरशिरोरंग्रदन्तांग्रिद्वयपङ्कजः ।  
सर्वगुणसम्पूर्णः सपिण्डो भवति प्रिये ॥१०॥

सहस्रकिरणान्तरथम् आत्मानं सुस्थिरं स्मरेत् ।  
ब्रह्मरन्धपरं विष्वं भावयन् निर्विकल्पधीः । १९१ । ।

तद् रश्मिजालैः संच्छिन्नं देहमीश्वरि भावयेत् ।  
ताभ्यामावेष्टितं देहं तेजरूपं वरानने । १९२ । ।

दीपं दीपशिखाकारं विष्वद्वयपुटीकृतम् ।  
दुभिधि तेजोन्दुगतं (?) भावयेत् कुमकावधि । १९३ । ।

ब्रह्मद्वारार्गतं भित्त्वा सुखिरोर्ध्वं (सुषिरोर्ध्वं) मुखेन च ।  
शीतलामृतकल्लोलधारावृष्टिकुलामृतम् । १९४ । ।

पीत्वा पीत्वाकरश्चेण तत्सुधारूपिमोदितम् ।  
चिन्तयेद् आत्मनो रूपं ज्योतिर्लिङ्गवद् आस्थितम् । १९५ । ।

तदण्डाभ्यन्तरं सर्वे अमृतपूरितं (सर्वमृतापूरितं) स्मरेत् ।  
तत्र मध्यगतो योगी गन्धाख्यगुणपूरितम् । १९६ । ।

सर्वाधारमशेषं तु धारातत्त्वं (धरातत्त्वं) न विसरेत् ।  
वाण्यांतसुगणाधारा (?) जलतत्त्वमशेषकम् । १९७ । ।

तथा रूपगुणोदारं तेजस्तत्त्वमरोषकम् ।  
नेत्रत्रयेषु सञ्चिन्त्य स्पर्शाख्यगुणपूरितम् । १९८ । ।

वायुतत्त्वमशेषं तु श्वासमात्रं स्मरेच्छिवे ।  
शब्दाख्यगुणसंजुष्टव्योमतत्त्वमशेषकम् । १९६ । ।

श्रुतिस्थाने स्मरेद् योगी सशनैर्हत्य बाह्यकान् ।  
ज्वालाण्डमध्यसंल्लीनं देहं विश्वमयं स्मरेत् । १२० । ।

[56a] स्वदेहमध्यसंल्लीनं ब्रह्माण्डमिदमव्ययम् ।  
लयादिप्रलयान्तं च ग्रसेत् कालं च लीलया । १२१ । ।

एकीभावेन सुदृढं बद्धवा पद्मासनं स्मरेत् ।  
चिन्तयेत्कालकलुषैर्मुक्तदेहं निरामयम् । १२२ । ।

तदा तद् दण्डमीशानि स्मरेन् सुशिवर (?) वर्जितम् ।  
तदा कालभयं ग्रस्त्वा शिववस्त्वेच्छया (शिववत् स्वेच्छया)

वसेत् ॥ २३ ॥

अनेन देवि ध्यानेन वज्ययेत्कालमागतम् ।  
पृथिव्यादीनि तत्त्वानि स्वीकृत्या (स्वीकृत्य) आस्ते  
(स्यान्) निरामयः ॥ २४ ॥

ध्यानस्यास्य समासेन फलं च श्रृणु पार्वति ।  
स्फोटयेत्सैल (स्फोटयेच्छैल) वृक्षादीन् शोषयेत्  
जलधीश्वरान् ॥ २५ ॥

करोति लीलया काग्नि (चाग्नि) जलानिलनिवारणम् ।  
शब्दतत्त्वं जपेद् योगी जरामरणवर्जितः ॥ २६ ॥

त्रिकालज्ञ (:) स्वयं कर्त्रा सर्वव्याधित्वमाप्नुयात् ।  
मृतकोत्थापनं देवि दग्धसञ्जीवनं महत् ॥ २७ ॥

सृष्टिस्थितिलयाधीशः सर्वत्र समदर्शनः  
परकायप्रवेशं च (परकायप्रवेशश्च) खेचरत्वं विशुद्धता ॥ २८ ॥

क्षुत्रृषादाहनिर्मुक्तो स्वो .....छ्या वशेत् ? ।  
अप्रमेयबलो योगी दुर्विज्ञेयमति (:) प्रभो (प्रभुः) ॥ २९ ॥

षण्मासा(द) ध्यानयोगेन नित्ययुक्तेन पार्वति ।  
सत्यं सत्यं पुनः सत्यं सत्यं सत्यं न संशयः ।  
महाक्षयेष्वपि च वै क्षयं नैव प्रजायते ॥ ३० ॥

इत्थं सहत्य(संहत)सर्वचित्रविषयस्याशेषविश्वात्मनः ,  
संविद् भावमणौ (भावमणौ) सकारणमहायोगे चिरं तिष्ठतः ।  
मेरौ सर्ववदर्णवे चुलकवत् खद्योत(व)द्भास्करे,  
ब्रह्माण्डवदहोनि (?) .....कौतुकं योगिनः ॥ ३१ ॥

॥ इति श्रीमत्येन्द्रसंहितायां विंशः पटलः ॥

