rega | yC (}rg Red de Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafia y Portugal
[ )
K

Sistema de Informacion Cientifica

Xicoténcatl Martinez Ruiz
SIVA-SUTRA

Estudios de Asia y Africa, vol. XLIII, nim. 1, enero-abril, 2008, pp. 141-157,
El Colegio de México
México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58611165006

E utl c! Estudios de Asia y Africa,
studios de o
ISSN (Versién impresa): 0185-0164

s
Asia y AfriCﬂ. bprecia@colmex.mx

El Colegio de México
México

¢Como citar? Fasciculo completo | Mas informacion del articulo Pagina de la revista

www.redalyc.org
Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto


http://www.redalyc.org
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=58611165006
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=586&numero=11165
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58611165006
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=58611165006
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586
http://www.redalyc.org
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=586

SIVA-SUTRA

Traduccion del sanscrito al espafiol

XICOTENCATL MARTINEZ RUIZ

Lancaster University
Departamento de Estudios Religiosos

Estudio introductorio

La siguiente traduccién de los 79 aforismos que componen los
Siva-siitra o Aforismos de Siva, tlene por ob;eto presentar al
lector de habla hispana una versién directa del sanscrito, con
un proposito central: transmitir al castellano, en la medida
en que una traduccién lo permite, el sentido y funcion de un
siltra, esto es, una oracion breve con un profundo sentido fi-
losofico y no una explicacion extensa al estilo de un tratado
occidental.

Los Siva-siitra constituyen un momento central para el desa-
rrollo de la escuela conocida como Sivaismo Trika de Cachemi-
ra. Lo que hoy llamamos Sivaismo Trika de Cachemira fue una
escuela que 1nterpreto la trad1c1on agamica previa y se alejo de
una marcada via ritualistica asi como del pensamiento dualista.'
De tal manera, interpretd textos como el Malini-vijayottara-
tantra desde una perspectiva filosofica no-dualista, es decir, con
la tesis central de que cada aspecto de la existencia esta en y que-
da explicado por un principio unico, trascendente e inmanen-
te, que recibe multiples nombres y entre los cuales destaca
uno: Siva.2 Junto con las escuelas Krama y Kaula, también del
norte, el §ivaismo T'rika es comtinmente identificado con el nom-
bre de §ivaismo de Cachemira debido a una generalizacion que
acuii6 J. C. Chatterji en su estudio pionero de 1914.%

! Un Agama es un texto de autoridad; en algunos casos se considera una escritura
revelada que expone una serie de prescripciones, ensefianzas y aspectos rituales.

2 Cfr. Alexis Sanderson, “The doctrine of the Malinivijayottaratantra”, en Teun
Goudriaan (ed.), Ritual and Speculation in Early Tantrism. Studies in Honor of André
Padoux, Nueva York, suny, 1992.

3 Chatterji, Kashmir Shaivism, Nueva York, suny, 1986.

[141]



142 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1,2008

El Sivaismo Trika floreci6 entre los siglos x y x1d.n.e., y
su historia puede dividirse en tres perlodos El primero inicia
con Vasugupta (c. 875925 d.n.e.) y esta claramente identifi-
cado por dos textos centrales: los Siva-siitra y las Spanda-karika
o Estrofas de la Vibracion. El primero de estos textos fue descu-
bierto por el sabio cachemir Vasugupta y el segundo se atribu-
ye, segun algunos especialistas, a Vasugupta y, segiin otros, a
Kallata, quien fuera discipulo de Vasugupta. El segundo perio-
do de esta escuela inici6 con Somananda (900-950) quien escri-
bib Sivadrsti, la Vision de Siva, con lo que inicia una etapa de
rigor filosfico que se alejé del estilo §akta de las Spanda-karika
y el culto a la diosa Kali. Somananda y su Sivadrsti constituye-
ron una pledra angular para sistematizar la filosoffa Trika, labor
que continu6 su discipulo Utpaladeva al cristalizar una filoso-
fia que responde a las tesis budistas en boga durante este periodo.
Dicho corpus intelectual aparece definido en su texto Kvara-
pratyabbijiia-karika o Estrofas del Reconocimiento Divino. El
tercer periodo esta representado por Abhinavagupta (975-1025)
y su discipulo Ksemaraja (1000-1050). Abhinavagupta es consi-
derado un filésofo multidisciplinario y un escritor prolifico que
contribuy¢ sustancialmente a la sistematizacion definitiva del
sistema Trika de Cachemira, a través de trabajos como Para-
triSika-vivarana, Tantrasara, y Tantraloka, entre otros.

La filosofia Trika

Como hemos dicho antes, la escuela Trika desarrollé concep-
ciones filosoficas de orientacién opuesta al dualismo e incluy6
en sus doctrinas elementos como el yoga, la argumentacion fi-
losofica —en respuesta a los detallados argumentos budistas—
y los ideales de liberacion en vida. Ademas de esto, las escuelas
Sivaitas y Saktas de Cachemira reconocieron e incorporaron
como eje de su actividad filosofica y devocional algo que no
habia sido mencionado explicitamente en la tradicion védica,
ni en las Upanisad-s o en los relatos mitolégicos. Dicho elemen-
to es la concepcidn de una energia que yace latente y dormida
en el ser humano, conocida como kundalini (lit. circular). Las
ideas del despertar y el desarrollo de esta energia fueron centra-



MARTINEZ: $TVA-SUTRA 143

les en la comprension filosofica y la practica devocional de las
escuelas Kaula, Krama y Trika. El despertar de la kundalini fue
entendido como el descenso de la gracia divina, prasada, que Gni-
camente podia ser otorgado por un maestro instalado plenamen-
te en el estado de liberado en vida o jivanmukta. Asimismo, el
desarrollo intelectual del Sivaismo Trika debe mucho a las en-
sefianzas del samkhya, a las doctrinas de las Upanisads, 1a Bha-
gavad Gita y en especial a la influencia tantrica.* Incluso debe
reconocerse que el budismo exigio a los filésofos del sivaismo
Trika una permanente discusion y, por ende, el desarrollo de
una argumentacién cada vez mas compleja y detallada; todo
esto animo el escenario filosofico y religioso de Cachemira en-
tre los siglos X y x1 d.n.e.

Si bien el corpus teorético de la escuela Trika es por demas
complejo y sustancialmente extenso, cabe mencionar al menos
una cuestion filosofica central que caracteriza, entre otros ele-
mentos, a esta escuela. La filosofia Trika considerd en sus tex-
tos un problema central en la historia del pensamiento filoso-
fico indio, a saber, el problema que surge al relacionar jagat, el
Universo, con Brahman, el Ser Absoluto. Este es, entonces, uno
delos problemas filosficos caracteristicos de la filosoffa Trika.
Por una parte tenemos que el Sivaismo Trika rechaza el carac-
ter ilusorio del mundo y acepta su existencia como algo real; por
otra parte, argumenta que todo lo que existe es Siva, esto es: ca-
da entidad sin distincién es de la naturaleza de Siva, por tanto no
hay dos o mas principios ontoldgicos opuestos que expliquen
el origen y posibilidad del mundo sino uno solo que aparece
de distintas maneras. Sin embargo, cada entidad que constitu-
ye el mundo esta en movimiento y, asi, en cambio constante, y

*Como se sabe, tantra es uno de los términos que posee infinidad de significa-
dos. Sin la pretensién de definirlo por completo, debo decir que en este estudio lo uti-
lizamos —en primera instancia— desde su etimologia, que deriva del verbo tan, que
significa expandir, y #74, que indica salvacién. Por lo general, tantra se refiere al conjunto
de textos de caracter revelado y practicas acordes a un modo especifico de vida. Exis-
ten tantras Sivaitas, visnuitas, y se cree que existieron tantras sauras, es decir, dedicados
aSurya. Cabe mencionar que este extenso grupo de textos ponen espec1al interésen la
diosa Sakti como aspecto creativo de Siva. Para una comprensién mAs ampha del Sivais-
mo y la tradicion tintrica remito al siguiente estudio: Alexis Sanderson, “Saivism and
the tantric traditions”, en S. Sutherland ez al. (eds.), The World’s Religions, Londres,
Routledge, 1998, pp. 660-704.



144 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1, 2008

Siva es entendido como Conciencia suprema, citi o parasanvid,
que nunca cambia ni altera su naturaleza esencial y por ello no
esta determinado por el mundo o sus objetos; por tanto, ¢como
ambas afirmaciones se reconcilian?, en otras palabras, ¢cudles son
los argumentos que explican la existencia del mundo sin consi-
derarlo como algo diferente de Siva sino como una expansién de
su energia?®

Si éste es uno de los problemas filosoficos que surgen al
analizar la literatura Trika y en especial el texto que nos ocu-
pa, luego ¢cual es la solucion a este problema de acuerdo con
la filosofia Trika? Como parte de esta introduccién a los Siva-
sittra ofrezco a discusion del lector la hipétesis de que la solu-
cion que ofrece esta escuela se construye a partir de su nocién de
Conciencia suprema, es decir, a manera de hlpotesm considero
que tal nocién, claramente contenida en los términos caitanya
y cittam que aparecen en los Siva-siitra, permite una solucién al
problema que surge al relacionar jagat, el Universo, con Brah-
man, el Ser Absoluto. Asimismo, considero como parte de la hi-
potesis a discutir que tal concepto de Conciencia suprema fue
desarrollado en tres diferentes momentos identificados a su vez
con los tres periodos que dividen la historia de esta escuela.

El primer momento de construccion de tal concepto ocu-
rre precisamente a través del contenido de los 79 aforismos
que componen los Siva-siitra y en las 52 estrofas de las Spanda-
karika. Aproximadamente un siglo después, el trabajo de Utpa-
ladeva (c. 925-975) se convierte en un claro ejemplo de cémo
los filésofos Trika desarrollan el concepto de conciencia en el
marco de discusiones, de caracter logico y epistemoldgico, en
respuesta a los elaborados argumentos budistas.® Llamamos a
este desarrollo el segundo momento de construccién del con-
cepto de conciencia. Sin embargo, la explicacién compleja y la
madurez de este concepto alcanzan su momento culminante con
Abhinavagupta, esto es, la nocién de conciencia ya estaba por
completo en los Siva-siitra pero expresada de manera aforistica,

5 Cfr. Siva-siitra, sitra 64/TL31. svasaktipracayo’sya visvam El Universo es el des-
pliegue de su energia.

¢ Acerca de la discusion entre la légica budista de los siglos X y x1 en Cachemira,
véase Abhinavagupta, Kvara-Pratyabhijiia-Vimarsini, K. C. Pandey (trad.), Delhi, Mo-
tilal Banarsidass, 1986.



MARTINEZ: $TVA-SUTRA 145

lo cual muestra de manera excepcional las distintas fases de la
literatura filosofica Trika que van desde los aforismos y estrofas
hasta los tratados extensos, como lo es el Tantraloka de Abhina-
vagupta. En este texto, Abhinavagupta escribe que Siva es eso
que entendemos por conciencia y Siva no ha de comprenderse
como un principio absolutamente trascendente sino como con-
ciencia. Siva se desphega asi mismo y en st mismo en forma de
luz, a través de su energia Sakti: este proceso de manifestacién
es lo que origina el Universo.”

El contenido de los stitras

Los Siva-siitra abren una via exegética que reacciona contra el
r1tuahsmo del Saiva Siddhanta del sur. Ambas escuelas de §i-
vaismo, tanto la del sur como la del norte, estuvieron relacio-
nadas aun cuando el Saiva Siddhanta fue mas congruente con
la autoridad del Veda y se inclind por una postura dualista que
tomo lalengua tamil como forma de expresion literaria en lugar
del sanscrlto Los Siva-siitra son un trabajo breve que esboza
las vias o #paya para lograr la liberacion a través de una forma
no-ritualistica. La riqueza de los Siva-siitra esti imbuida de dis-
tintos factores que puntualizan su importancia para el desarrollo
futuro del Sivaismo Trika, y entre ellos estan dos que brevemente
esbozaremos enseguida.

El primer factor es que fue un texto “descubierto” por Va-
sugupta y, debido a ello, algunos especialistas subrayan su carac-
ter “revelado”, tal como Ksemaraja lo describe al inicio de su
comentario.? El relato de Ksemaraja describe como Vasugup-
ta, durante un suefio, recibe instruccién de Siva para buscar
los siitra en la montafia Mahadeva. Acorde con este relato, Si-
va mismo es el autor de los siitra, lo cual indica de alguna manera
el caracter sagrado del texto y por tanto el tono “velado” de su
enseflanza. El segundo factor esta constituido por los diferen-
tes trabajos que explican las tesis y practicas contenidas en los

7 Abhinavagupta, Tantraloka, 15.264b-266, citado por Paul E. Muller-Ortega,
“Tantric meditation: vocalic beginnings”, en Goudriaan, Ritual and Speculation in
Early Tantrism. Studies in Honor of André Padoux, Nueva York, SUNY, 1992, p. 229.

8 Siva-sittra vimariini, Jaideva Singh (trad.), p. 5.



146 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1,2008

Siva-siitra, de ahi que las Spanda-karika jueguen un rol central
para comprender el contenido de los sitra al igual que los distin-
tos comentarios de filosofos §ivaitas, por ejemplo, el de Bhas-
kara (925- 1075) y el de Ksemaraja, Siva-siitra-varttika y Siva-
siltra-vimarsini, respectivamente.

Como ya se dijo, los Aforismos de Siva son considerados una
escritura revelada por Siva a Vasugupta con objeto de com-
prender y difundir la doctrina no-dualista. La versién que tra-
duzco aqui eslade Bhﬁskara, la cual tiene 79 sittra, dos aforis-
mos mas que la version de Ksemaraja; el texto esta dividido en
tres secciones que sintetizo a continuacion. La primerase refiere

a una forma espontanea para realizar la verdad mas elevada en
la que Slva, o Sambhu, se revela espontaneamente aestaviasele
llama Sambhavopaya. La segunda seccion expone el §akta-yoga
como un medio para la experiencia directa de la verdad; a este
medio se le llama Saktopiya. La tercera seccién exphca el Ana-
vopaya o la via de realizacién a través de técnicas yoguicas que
conducen al Szktopaya ¥, por ultimo, al Sambhavopaya.®

. A través de las secciones que componen los Aforismos de
Siva, los términos caitanya y cittam tienen un rol central, por
tal razon veamos brevemente qué significan ambos términos

y por qué constituyen la “sutura” que conecta las tres seccio-
nes. (Qué es caitanya?, ;qué es cittam?, <cua1es son las caracteris-
ticas que definen ambos términos?, ¢en qué sentido este concep-
to de conciencia responde al problema que surge de relacionar
jagat con Brahman? Como veremos a través de los 79 aforis-
mos que componen los Siva-siitra, una de las ideas filoséficas
centrales es la de Conciencia suprema, a la que se identifica en
este texto como caitanya. En el plano del sujeto empirico, la
conciencia es entendida como el ser, atman, y éste a su vez es
el principio que subyace en todas las funcionés de la mente ya
la mente misma, cittam.” Lo interesante radica en el hecho de

? Parauna descr1pc1on mas amplia de los tres #payas o medios que son expuestos
en los Siva-siitra, véase el estudio introductorio de Jaideva Singh, en Siva Sitras. The
Yoga of Supreme Identity, pp. xxiv-1x. Cfr. The Aphorisms of Siva. The Siva Siitra with
Bhaskara’s Commentary the Varttika, Mark S. G. Dyczkowski (trad.), pp. 1-8.

1 Esta identificacion del ser (atman) con la mente (cittam) va a ser una pieza
clave para entender los aforismos de la segunda y tercera seccién, y al mismo tiempo
nos permite entender el sentido de una ontologia que sostiene la idea del ser como algo
trascendente e inmanente al mismo tiempo.



MARTINEZ: $TVA-SUTRA 147

que en el microcosmos, esto es, en el plano del sujeto, cittam
no deja de ser Conciencia suprema que permanece inmutable
en todos los cambios. Asi, cuando leemos caitanyarma (s.1/
L.1), el siitra se refiere a la Conciencia supremay, a su vez, ala
conciencia individual, atman, que trasciende toda limitacion y
es la sustancia intima del Universo. Caitanya, tal como apa-
rece en el primer aforismo, es un término formado a partir de
cetana, que significa “ser consciente”, mas el sufijo sya7s, que
indica relacién y en conjunto puede traducirse como “el esta-
do de ser consciente” o “conciencia” En el Sivaismo Trika, el
término caitanya tiene un sentido ain mas complejo que el de
la gramatica, pues siguiendo el sutra, caitanya como Concien-
cia suprema esta caracterizada por su naturaleza, que no es
otra sino la libertad absoluta para actuar y conocer, svatantrya;
de manera que caitanya siempre es idéntica a si misma porque
nunca es afectada por las relaciones de espacio o tiempo, aun
cuando es el sustrato mismo de ambas categorias. Asi que no de-
be confundirse la conciencia empirica, cittam, que connota rela-
cion y¢ dualidad con algin objeto, con la Conciencia suprema, que
el sivaismo Trika llama de diferentes maneras: caitanya, Siva,
cit, parasamoit, | Siva-Sakti, etcétera.

Si bien los Siva-siitra han sido traducidos del sanscrito a di-
ferentes lenguas, por ejemplo: al inglés por Jaideva Singh (1979),
Mark Dyczkowski (1992) y Kak S. C. (1996), y al francés por
Lilian Silburn (1980), la presente traduccion constituye la primera
version directa del sanscrito al castellano y se basa en el texto
en devanagari editado por J. C. Chatterji." Para esta traduccién
he conservado las dos maneras en que comtinmente se citan los
aforismos, por una parte el primer nimero se refiere a la secuen-
cia de todos los aforlsmos y, por otra parte, la segunda referencia
inicia con numeracién romana indicando la secc1on, ensegui-
da en arabigos se escribe el nimero de stitra por seccién. Final-
mente quiero reconocer que la primera fase de esta traduccién
solo fue posible gracias a la asesoria y cuidado de los profesores
Dr. Rasik Vihari Joshi y Dr. Benjamin Preciado Solis, a quie-
nes agradezco sus comentarios y conocimientos.

U7, C. Chatterji, Siva-siitra with Commentary of Bhaskara, Srinagar, Kashmir
Series of Texts and Studies (ksTs), 4-5, 1916.



148

Primera seccion

Satra 1/L.1.

Satra 2/1.2.

Satra 3/1.3.

Siitra 4/1.4.

Satra 5/1.5.

Siitra 6/1.6.

Sitra 7/1.7.

Satra 8/L.8.

Satra 9/1.9.

Satra 10/1.10.

ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1,2008

SIVA-SUTRA

caitanyamatma
El ser es conciencia.

jAanam bandbab
El conocimiento es atadura.

yonivargah kalasarivam
El grupo de yoni [la fuente de los distintos elemen-
tos que forman el mundo] constituye al cuerpo.

jAanadbisthanam matrka
El lenguaje (matrka) es el fundamento del conoci-
miento.

udyamo bhairavahp
El esfuerzo es Bhairava.

Sakticakrasandbane visvasambarah
Cuando ocurre la unién de la rueda de energias
($akticakra), se da la disolucién del Universo.

jagratsvapnasusuptabbede turyabhogasambhavah
Aun en la vigilia, el suefio y el suefio profundo, se
puede experimentar el cuarto estado de conciencia
(turiya).

jAanam jagrat
El conocimiento [ordinario] es la vigilia.

svapno vikalpah
El suefio son los contenidos mentales (vikalpa) inde-
pendientes de la vigilia.

aviveko mayasausuptam
El suefio profundo es la falta de discernimiento (avi-

veka).



MARTINEZ: $TVA-SUTRA 149

Satra 11/1.11.

Satra 12/1.12.

Satra 13/1.13.

Sttra 14/1.14.

Satra 15/1.15.

Satra 16/1.16.

Satra 17/1.17.

Satra 18/1.18.

Satra 19/1.19.

Satra 20/1.20.

Satra 21/1.21.

tritayabhokta vireiah
El experimentador de esos tres estados de concien-
cia es Siva.

vismayo yogabbiumikah
Los estados del yoga son maravillosos.

iccha Saktir uma-kumari
Uma-Kumari es el poder de la voluntad (iccha Sakti).

drsam Sariram
Lo visible es el cuerpo.

hrdaye cittasamghattad dysyasvapadarsanam
Su esencia intangible se vislumbra cuando el cora-
z6n y la mente se unen...

Suddhatattvasamdbanadva
..o al lograrse la unién con la realidad pura (Suddba-
tattva).

svapasusaktip
[Entonces]uno se libera del poder esclavizante (apa-
Susaktib).

vitarka atmajiianam
El conocimiento del ser es el discernimiento correc-
to (vitarka).

lokanandah samadhbisukam
El deleite de esa vision es el gozo del samadhbi.

Saktisamdhbane Savirotpattih
La creaci6n del cuerpo se produce con la unién de
la energia ($akti).

bhitasamdhana-bbitaprthaktva-visvasamghattah
La unién y la separacién de los elementos (bhiita)
ocurre por el poder que cohesiona a todas las cosas

($aketi).



150

Satra 22/1.22.

Satra 23/1.23.

ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1,2008

Suddbavidyodayaccakresatvasiddhip
El conocimiento puro se realiza debido al dominio
de la rueda de energias.

mahbahradanusamdhananmantraviryanubhavah
La experiencia del poder del mantra se debe al su-
mergimiento en el gran lago (Szkti).

Segunda seccion

Satra 24/11.1.

Satra 25/11.2.

Satra 26/11.3.

Satra 27/11.4.

Satra 28/11.5.

Satra 29/11.6.

Sitra 30/11.7.

Satra 31/11.8.

Satra 32/11.9.

cittam mantrah
La mente es mantra.

prayatnah sadbakahp

El buscador (sadhaka) es el esfuerzo.

vidyasarivasatta mantrarabasyam
El secreto del mantra esta en el cuerpo de conoci-
miento del ser (sazz).

garbbe cittavikaso visisto vidyasvapnah
En el embridn, la mente (citta) se manifiesta como
los contenidos indiferenciados del estado de suefio.

vidyasamuttane svabbavike kbecari Sivavastha
El conocimiento espontaneo de nuestra propia con-
ciencia es el estado de Siva (khecari)

gururupayah
El guru es el medio.

matrkacakrasambodhah
El grupo de letras es el despertar.

Sariram havib
El cuerpo es la ofrenda.

JAanam annam
El conocimiento es el alimento.



MARTINEZ: $TVA-SUTRA 151

Satra 33/11.10.

Tercera seccion

Satra 34/111.1.

Satra 35/111.2.

Satra 36/111.3.

Satra 37/111.4.

Satra 38/1IL.5.

Satra 39/111.6.

Satra 40/111.7.

Satra 41/11L.8.

Satra 42/111.9.

Satra 43/111.10.

vidydsambare taduttha svapnadarianam
Cuando el conocimiento se retira surge la visiéon
del estado de suefio.

atma cittam
El ser es la mente.

jhanam bandhah
El conocimiento es atadura.

kaladinam tattvanamaviveko maya
Maya es el no-discernimiento de las categorias de exis-
tencia (tattvas) y también el poder limitado de accion.

Sarive sambarah kalanam
En el cuerpo se disuelven las distintas partes.

nadisambara-bhiitajaya-bhitakaivalya-
bhitapythaktvani

En el canal central (nadi) ocurre el control, la diso-
lucién y la separacion de los elementos (bhiita).

mohbavaranatsiddhib
El logro viene cuando se disuelve la ilusién.

mobhajayadanantabhogatsabajavidyajayah

Debido a esa conquista de la ilusién viene el goce
ilimitado y de ahi surge el conocimiento de la pro-
pia naturaleza.

jagrad dvitiyakarah
[Ese] estado de despierto es el segundo rayo de luz.

nartaka atma
El ser es el actor.

rango antaratma
El ser interior es el escenario.



152

Satra 44/111.11.

Satra 45/111.12.

Satra 46/111.13.

Satra 47/111.14.

Satra 48/111.15.

Satra 49/111.16.

Satra 50/111.17.

Satra 51/111.18.

Satra 52/111.19.

Satra 53/111.20.

Satra 54/111.21.

ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1,2008

prekskanindriyani
Los sentidos son los espectadores.

dhivasat sattvasiddhib
Debido al intelecto iluminado se realiza el estado
de pureza.

siddbab svatantrabhavah
Ellogro es el estado de libertad.

yatha tatra tathanyatra
Como es aqui, de la misma manera lo es en cual-
quier lugar.

visargasvabbavyadababh sthitestatsthitip

La naturaleza propia de la conciencia es la emision
(visarga) [por ello]lo que esta [emitido] permanence
ast.

bijavadhanam
La concentracién es la semilla.

asanasthap sukbam brade nimajjati
Sentado en su postura él se sumerge en el lago de la

felicidad.

svamatrd nirmanam apadayati
El produce sus efectos segiin la medida de la con-
ciencia alcanzada.

vidya avinase janmavinasah
Asi, en la continuidad del conocimiento (vidya) no

hay posibilidad de otro nacimiento.

kavargadisu maheSvaryadyap paiumatarah
Mahesvari y las madres de los pasus estan en los so-
nidos fundamentales [las letras guturales].

trisu caturtham tailavadasecyam



MARTINEZ: $TVA-SUTRA

Satra 55/111.22.

Satra 56/111.23.

Satra 57/111.24.

Satra 58/111.25.

Satra 59/111.26.

Satra 60/111.27.

Satra 61/111.28.

Satra 62/111.29.

Satra 63/111.30.

Satra 64/111.31.

Satra 65/111.32.

153

En los tres estados de conciencia se vierte el cuarto
como si fuera aceite.

magnah svacitte praviset
Inmerso en la propia conciencia se debe entrar ahi
[al cuarto estado].

madkhye’vara prasavah
El [nivel] inferior surge en el centro.

prana samdcare samadarianam
La vision de igualdad esta en la respiracion ecuanime.

matrasvapratyaya samdhane nastasya punarutthanam
Cuando el conocimiento de uno mismo y el de los
objetos se identifican, de nuevo surge lo que estaba
perdido.

Sivatulyo jayate
Entonces se llega a ser [como] Siva.

Sariravrttirvratam
Las acciones en el cuerpo son un voto sagrado.

katha japah
El habla es como una plegaria.

danamatmajiianam
El da el conocimiento del ser.

yovipastho jiabetusca
Establecido asi es la causa del conocimiento.

svasaktipracayo’sya visvam
El Universo es el despliegue de su energia.

sthitilayan
[Y también] el sostenimiento y la disolucién [del
Universo].



154

Satra 66/111.33.

Sitra 67/111.34.

Satra 68/111.35.

Sitra 69/111.36.

Satra 70/111.37.

Satra 71/111.38.

Satra 72/111.39.

Satra 73/111.40.

Satra 74/111.41.

Satra 75/111.42.

Siitra 76/111.43.

ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1,2008

tat pravrttavapyanirasah samvettybhavat

Aun cuando esas tres acciones ocurren [creacion,
sostenimiento y disolucion], el conocedor perma-
nece sin cambio.

sukha dubkhayor babirmananam
El esta mas alla del placer y del dolor.

tadvimuktastu kevali
Liberado de eso él es independiente (kevali).

mobapratisambatastu karmatma
[De lo contrario] el que esta dominado por la ilu-
sién (moha) produce karma.

bhedatiraskare sargantarakarmatvam
Cuando desaparece esa diferencia, el actor crea otro
reino.

karanasaktib svato nubbavat
El poder de crear le viene de su propia experiencia.

tripadadyanuprananam
El estado principal (turiya) anima a los otros tres
[estados de conciencia].

cittasthitivaccharirakaranabalbyesu
La mente subyace ecuanime en el cuerpo, en los
sentidos y en lo externo.

abbilasadbahirgatih sambabyasya
El individuo es llevado hacia afuera debido al deseo.

tadaridhapramitestatksayaj jivasamksayap
El que se establece en eso [el conocimiento correc-
to], logra la destruccién del estado de jiva.

bhbiitakaricuki tada vimukto bhityap patisamah
parap



MARTINEZ: $TVA-SUTRA 155

[Entonces] el liberado queda ininterrumpidamen-
te identificado con el Supremo, aun cuando esté
cubierto por los elementos densos.

Sutra 77/1L44. naisargikah pranasambandhah
La unién del prana sucede naturalmente.

Sttra 78/11L.45.  nasikantarmadhbyasamyamat kimatra savyapasavya
sausumnesu
Si hay un control [del prana] en el interior de la na-
riz, ¢qué mas hay que decir? En el canal izquierdo,
en el derecho y en el canal central de energia (su-
sumna) esta (el prana Sakti).

Satra 79/11L.46.  bhityah syat pratimilanam
Que sea una y otra vez esa absorcién [en la concien-
cia interna y externa de lo divino]. <

Lancaster University
Religious Studies Department
Bowland North, C-18
Lancaster

LA14YG

UK

x.martinezruiz@lancaster.ac.uk

Bibliografia
Textos en sanscrito

Paramarthasara of Abhinavagupta with Commentary of Yogaraja, J.
C. Chatterji (ed.), Srinagar, ksTs 7, 1916.

Paryantaparicasika of Abhinavagupta, V. Raghavan (ed.), en Abbinava-
gupta and bhis Works, Varanasi, Chaukahamba Oriental Research
Studies, 1981, pp. 41-69.

Pratyabhijiiabrdaya, J. C. Chatterji (ed.), Srinagar, XsTs 3, 1668.

Malimivijayavarttika of Abhinavagupta, edicion con notas de Madhu-

_ sudan Kaul Sastri, Srinagar, ksTs 31, 1921.

Siva-sittra of Vasugupta with Commentary of Bhaskara, J. C. Chatterji

(ed.), Srinagar, KsTS 4-5, 1916.



156 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA XLIII: 1,2008

Spanda-karika with commentary (vritti) of Kallata, J. C. Chatteriji (ed.),
Srinagar, KsTs 4-5, 1916.

Traducciones y estudios

ABHINAVAGUPTA, Bvara-pratyabhijia-vimarsini, K. C. Pandey (trad.),
Delhi, Motilal Banarsidass, 1986.

, La Lumiére sur les Tantras, chapitres 1 a 5 du Tantraloka (tra-

ducido y comentado por Lilian Silburn y André Padoux), Pars,

Institut de Civilization Indienne, 2000.

, Paratrisika-Vivarana. The Secret of Tantric Mysticism, Jaideva
Singh (trad.), Delhi, 1996.

BHASKARA, A Commentary on the Fvara-pratyabbijia-vimarsini of
Abbinavagupta, Allahabad, Subramania Iyer y K. C. Pandey,
1950.

CHATTER]Y, J. C., Kashmir Shaivism, Nueva York, suny, 1986.

Dyczrowskl, Mark S. G., The Canon of the Saivagama and the Kubjika
Tantras of the Western Kaula Tradition, Nueva York, State Uni-
versity of New York Press, 1988.

, The Doctrine of Vibration. An Andlisis of the Doctrines and

Practices of Kashmir Shaivism, Delhi, Motilal Banarsidass, 1989.

, The Stanzas on Vibration. The Spandakarika with Four Com-

mentaries, Varanasi, Dilip Kumar Publishers, 1994.

, The Aphorisms of Siva. The Siva Sitra with Bhaskara’s Commen-

tary, the Varttika, Mark S. G. Dyczkowski (trad.), Nueva Delhi,

Indica Books, 1998.

, A Journey in the World of the Tantras, Varanasi, Indica Books,
2004.

Gnot, R., La luce delle Sacre Scritture (Tantraloka), Torino, Classici
Utet Boringheri, 1972.

KSEMARAJA, Pratyabhijiia-hrdayam. The Secret of Recognition, Jaideva
Singh (trad.), Delhi, Motilal Banarsidass Publishers, 1998.

MULLER-ORTEGA, Paul E., “Tantric meditation: vocalic beginnings”,
en Goudriaan, Ritual and Speculation in Early Tantrism. Studies
in Honor of André Padoux, Nueva York, suNy, 1992.

, The Triadic Heart of Siva, Delhi, Published Sri Satguru Publi-
cations, 1997.

Papoux, André, Vac. The Concept of the Word in Selected Hindu Tan-
tras, Nueva York, suny, 1990.

PaNDEY, Kanti Chandra, Abhinavagupta. An Historical and Philoso-
phical Study, Varanasi, Chowkamba Sanskrit Series, 1963.




MARTINEZ: $TVA-SUTRA 157

RAGHAVAN, V., Abbinavagupta and his Works, Varanasi, Chaukham-
bha Oriental Research Studies, nim. 20, 1981.

Rastoat, Navjivan, The Krama Tantricism of Kashmir. Historical and
General Sources, vol. I, Delhi, Motilal Banarsidass Publishers,
1996.

SANDERSON, Alexis, “The Saiva exegesis of Kashmir”, en Mélanges
tantriques a la mémoire d’Héléne Brunner/ Tantric Studies in Me-
mory of Héléne Brunner, Dominic Goodall y André Padoux (eds.),
Pondicherry, Institut frangais d’Indologie/Ecole frangaise d’Ex-
tréme-Orient, 2007 [Collection Indologie 106], pp. 231-442 y
551-582 (bibliografia).

, “The doctrine of the Malinivijayottaratantra”, en Teun Gou-

driaan (ed.), Ritual and Speculation in Early Tantrism. Studies in

Honor of André Padoux, New York, sUNNY, 1992, pp. 281-312.

, “The Visualization of the Deities of the Trika”, en André Pa-

doux (ed.), L Tmage Divine, Paris, Editions du cNrs, 1990, pp. 31-

88.

, “Saivism and the tantric traditions”, en S. Sutherland et al.
(eds.), The World’s Religions, Londres, Routledge, 1988, pp. 660-
704.

SEN SHARMA, Deba Brata, The Philoshopy of Sadhana, Nueva York,
State University of New York Press, 1990.

SHARMA, L. N., Kashmir Saivism, Delhi, Publisher Bharatiya Vidya
Prakashan, 1996.

SILBURN, L. (trad.), Spandakarika Stances sur la Vibration de Vasugupta,
Paris, Institut de Civilization Indienne, 1990.

SINGH, Jaideva (trad.), Vijianabhairava or Divine Consciousness, Delhi,
Motilal Banarsidass Publishers, 1999.

TORELLA, R., The ISvarapratyabhijiiakarika of Utpaladeva with the au-
thor’s vrtti, Critical Edition and annotated translation, Delhi,
Motilal Banarsidass, 2002.

SOMADEVA, V., The Yoga of the Malintvijayottaratantra (edicioén criti-
cay notas), Pondicherry, Institute Frangaise de Pondichery, Eco-
le Frangaise d’Extréme-Orient, 2004, caps. 1-4, 7, 11-17.

VASUGUPTA, Siva Siitras. The Yoga of Supreme Identity, Jaideva Singh
(trad.), Delhi, Motilal Banarsidass Publishers, 1991.




