
BAPHOMET XI°

Liber CLXI
{Book 161}

Concerning the Law of Thelema
The following epistle first appeared in The Equinox III(1) (Detroit: Universal, 1919), and
offers specific instances of the application of the various programs and policies outlined in
other papers such as The Open Letter. As remarked elsewhere in this issue, certain programs
have yet to be implemented, and some will require modification in order to conform with the
laws governing non­profit religious organizations in various countries.­­H.B.

Issued by Order: BAPHOMET XI° O.T.O., HIBERNIAE IONAE ET OMNIUM
BRITANNIARUM, REX SUMMUS SANCTISSIMUS

AN EPISTLE WRITTEN TO PROFESSOR L­­ B­­ K­­ who also himself waited for the New
Aeon, concerning the O.T.O. and its solution of divers problems of Human Society,
particularly those concerning Property, and now reprinted for General Circulation.

 

My Dear Sir,­­

Do what thou wilt shall be the whole of the Law.

I was glad to receive your letter of inquiry with regard to the Message of the Master Therion.

It struck you naturally enough that on the surface there is little distinction between the New
Law and the canon of Anarchy; and you ask, "How is the Law to be fulfilled in the case of
two boys who want to eat the same orange?" But since only one boy (at most) can eat the
orange, it is evident that one of them is mistaken in supposing that it is essential to his Will to
eat it. The question is to be decided in the good old way by fighting for it. All that we ask is
that the fighting should be done chivalrously, with respect to the courage of the vanquished.
"As brothers fight ye!" In other words, there is only this difference from our present state of
society, that manners are improved. There are many persons who are naturally slaves, who
have no stomach to fight, who tamely yield all to any one strong enough to take it. These
persons cannot accept the Law. This also is understood and provided for in The Book of the
Law: "The slaves shall serve." But it is possible for any apparent slave to prove his mastery
by fighting his &127;ppressors, even as now; but he has this additional chance in our system,
that his conduct will be watched with kindly eye by our authorities, and his prowess
rewarded by admission to the ranks of the master­class. Also, he will be given fair play.

http://www.thelema.ca/156/Equinox/Equinox%203-1/eq3-1.html


You may now ask how such arrangements are possible. There is only one solution to this
great problem. It has always been admitted that the ideal form of government is that of a
"benevolent despot," and despotisms have only fallen because it is impossible in practice to
assure the goodwill of those in power. The rules of chivalry, and those of Bushido in the
East, gave the best chance to develop rulers of the desired type. Chivalry failed principally
because it was confronted with new problems; to­day we know perfectly what those
problems were, and are able to solve them. It is generally understood by all men of education
that the general welfare is necessary to the highest development of the particular; and the
troubles of America are in great part due to the fact that the men in power are often utterly
devoid of all general education.

I would call your attention to the fact that many monastic orders, both in Asia and in Europe,
have succeeded in surviving all changes of government, and in securing pleasant and useful
lives for their members. But this has been possible only because restricted life was enjoined.
However, there were orders of military monks, like the Templars, who grew and prospered
exceedingly. You recall that the Order of the Temple was only overthrown by a treacherous
coup d'état on the part of a King and of a Pope who saw their reactionary, obscurantist, and
tyrannical programme menaced by those knights who did not scruple to add the wisdom of
the East to their own large interpretation of Christianity, and who represented in that time a
movement towards the light of learning and of science, which has been brought to fruition in
our own times by the labours of the Orientalists from Von Hammer­Purgstall and Sir William
Jones to Professor Rhys Davids and Madame Blavatsky, to say nothing of such philosophers
as Schopenhauer, on the one hand; and by the heroic efforts of Darwin, Huxley, Tyndall, and
Spencer, on the other.

I have no sympathy with those who cry out against property, as if what all men desire were of
necessity evil; the natural instinct of every man is to own, and while man remains in this
mood, attempts to destroy property must not only be nugatory, but deleterious to the
community. There is no outcry against the rights of proÿerty where wisdom and kindness
administer it. The average man is not so unreasonable as the demagogue, for his selfish ends,
pretends to be. The great nobles of all time have usually been able to create a happy family of
their dependents, and unflinching loyalty and devotion have been their reward. The secret has
been principally this, that they considered themselves noble as well in nature as in name, and
thought it foul shame to themselves if any retainer met unneccessary misfortune. The upstart
of to­day lacks this feeling; he must try constantly to prove his superiority by exhibiting his
power; and harshness is his only weapon. In any society where each person has his allotted
place, and that a place with its own special honour, mutual respect and self­ respect are born.
Every man is in his own way a king, or at least heir to some kingdom. We have many
examples of such society to­day, notably universities and all associations of sport. No. 5 in
the Harvard crew does not turn round in the middle of the race and reproach No. 4 for being
merely No. 4; nor do the pitcher and catcher of a crack baseball nine revile each other
because their tasks are different. It is to be noted that wherever team­work is necessary social
tolerance is an essential. The common soldier is invested with a uniform as well as his officer,
and in any pr&127;ÿerly trained army he is taught his own canons of honour and self­respect.
This feeling, more than mere discipline or the possession of weapons, makes the soldier more



than a match morally for a man not so clothed in pr&127;ÿer reverence for himself and his
profession.

University men who have passed through some crisis of hardship or temptation have often
told me that the backbone of their endurance was the "old shoÿ." Much of this is evidently
felt by those who talk of re­establishing the old trade guilds. But I fear I digress.

I have, however, now placed before you the main points of my thesis. We need to extend to
the whole of society the peculiar feeling which obtains in our most successful institutions,
such as the services, the universities, the clubs. Heaven and hell are states of mind; and if the
devil be really proud, his hell can hurt him little.

It is this, then, that I desire to emphasize: those who accept the New Law, the Law of the
Aeon of Horus, the crowned and conquering child who replaces in our theogony the
suffering and despairing victim of destiny, the Law of Thelema, which is Do What Thou
Wilt, those who accept it (I say) feel themselves immediately to be kings and queens. "Every
man and every woman is a star" is the first statement of The Book of the Law. In the
pamphlet, The Law of Liberty, this theme is embroidered with considerable care, and I will
not trouble you with further quotation.

You will say swiftly that the heavenly state of mind thus induced will be hard put to it to
endure hunger and cold. The thought occurred also to our founder, and I will endeavour to
put before you the skeleton of his plan to avert such misfortune (or at least such ordeal) from
his adherents.

In the first place he availed himself of a certain organization of which he was offered the
control, namely, the O.T.O. This great Order accepted the Law immediately, and was
justified by the sudden and great revival of its activities. The Law was given to our founder
twelve years ago; the O.T.O. came into his hands eight years later, in the vulgar year 1912. It
must not be supposed that he was idle during the former period; but he was very young, and
had no idea of taking practical measures to extend the Dominion of the Law: he pursued his
studies.

However, with the sudden growth of the O.T.O. from 1912 E.V. onward, he began to
perceive a method of putting the Law into general practice, of making it possible for men and
women to live in accordance with the precepts laid down in The Book of the Law, and to
accomplish their wills; I do not say to gratify their passing fancies, but to do that for which
they were intended by their own high destiny. For in this universe, since it is in equilibrium
and the sum total of its energies is therefore zero, every force therein is equal and oÿposite to
the resultant of all the other forces combined. The Ego is therefore always exactly equal to the
Non­Ego, and the destruction of an atom of helium would be as catastrophic to the
conservation of matter and energy as if a million spheres were blotted into annihilation by the
will of God. I am well aware that from this point you could draw me subtly over the tiger­trap
of the Freewill Controversy; you would make it difficult for me even to say that it is better to
fulfil one's destiny consciously and joyously than like a stone; but I am on my guard. I will
return to plain politics and common sense.



Our Founder, then, when he thought over this matter from a purely practical standpoint,
remembered those institutions with which he was familiar, which flourished. He bethought
himself of monasteries like Monsalvat, of universities like Cambridge, of golf clubs like
Hoylake, of social clubs like the Cocoa­Tree, of co­operative societies, and, having sojourned
in America, of Trusts. In his mind he expanded each of these to its nth power, he blended
them like the skilled chemist that he was, he considered their excellences and their limitations;
in a word, he meditated profoundly upon the whole subject, and he concluded with the vision
of a perfect society.

He saw all men free, all men wealthy, all men respected; and he planted the seed of his
Utopia by handing over his own house to the O.T.O., the organization which should operate
his plan, under certain conditions. What he had foreseen occurred; he had possessed one
house; by surrendering it he became owner of a thousand houses. He gave up the world, and
found it at his feet.

Eliphaz Levi, the great magician of the middle of the last century, whose philosophy made
possible the extraordinary outburst of literature in France in the fifties and sixties by its
doctrine of the self­sufficiency of Art ("A fine style is an aureole of holiness" is one phrase of
his), prophesies of the Messiah in a remarkable passage. It will be seen that our founder, born
as he was to the purple, has fulfilled it.

I have not the volume at my side, living as I am this hermit life in New Hampshire, but its gist
is that Kings and Popes have not power to redeem the world because they surround
themselves with splendour and dignity. They possess all that other men desire, and therefore
their motives are suspect. If any person of position, says Levi, insists upon living a life of
hardship and inconvenience when he could do otherwise, then men will trust him, and he will
be able to execute his projects for the general good of the commonwealth. But he must
naturally be careful not to relax his austerities as his power increases. Make power and
splendour incompatible, and the social problem is solved.

"Who is that ragged man gnawing a dry crust by yonder cabin?" "That is the President of the
Republic." Where honour is the only possible good to be gained by the exercise of power, the
man in power will strive only for honour.

The above is an extreme case; no one need go so far nowadays; and it is important that the
President should have been used to terrapin and becasse flambe before he went into politics.

You will ask how this operated, and how the system inaugurated by him works. It is simple.
Authority and prestige in the Order are absolute, but while the lower grades give increase of
privilege, the higher give increase of service. Power in the Order depends, therefore, directly
on the willingness to aid others. Tolerance also is taught in the higher grades; so that no man
can be even an Inspector of the Order unless he be equally well disposed to all classes of
opinion. You may have six wives or none; but if you have six, you are required not to let
them talk all at once, and if you have none, you are required to refrain from boring other
peoÿle with dithyrambs upon your own virtue. This tolerance is taught by a peculiar course of
instruction whose nature it would be imprudent as well as impertinent to disclose; I will ask



you to accept my word that it is efficient.

With this provision, it is easy to see that intolerance and snobbery are impossible; for the
example set by members of the universally respected higher grades is against this. I may add
that members are bound together by participation in certain mysteries, which lead to a
synthetic climax in which a single secret is communicated whose nature is such as to set at
rest for ever all division on those fertile causes of quarrel, sex and religion. The possession of
this secret gives the members entitled to it such calm of authority that the perfect respect
which is their due never fails them.

Thus, then, you see brethren dwelling together in unity; and you wonder whether the lust of
possession may not cause division. On the contrary, this matter has been the excellent cause
of general prosperity.

In the majority of cases property is wasted. One has six houses; three remain unlet. One has
20 percent of the stock of a certain company; and is frozen out by the person with 51 percent.

There are a thousand dangers and drawbacks to the possession of this world's goods which
thin the hairs of those who cling to them.

In the O.T.O. all this trouble is avoided. Such property as any member of the Order wills is
handed over to the Great Officers either as a gift, or in trust. In the latter case it is
administered in the interest of the donor. Property being thus pooled, immense economies are
effected. One lawyer does the work of fifty; house agents let houses instead of merely writing
misleading entries in books; the O.T.O. controls the company instead of half­a­dozen isolated
and impotent stockholders. Whatever the O.T.O. findeth to do, it does with all its might; none
dare oppose the power of a corporation thus centralised, thus ramified. To become a member
of the O.T.O. is to hitch your wagon to a star.

But if you are poor? If you have no property? The O.T.O. still helps you. There will always
be unoccupied houses which you can tend rent­free; there is certainty of employment, if you
desire it, from other members. If you keep a sh&127;p, you may be sure that O.T.O.
members will be your customers; if you are a doctor or a lawyer, they will be your clients.
Are you sick? The other members hasten to your bed to ask of what you are in need. Do you
need company? The Profess­House of the O.T.O. is open to you. Do you require a loan? The
Treasurer­General of the O.T.O. is empowered to advance to you, without interest, up to the
total amount of your fees and subscriptions. Are you on a journey? You have the right to the
hospitality of the Master of a Lodge of the O.T.O. for three days in any one place. Are you
anxious to educate your children? The O.T.O. will fit them for the battle. Are you at odds
with a brother? The Grand Tribunal of the O.T.O. will arbitrate, free of charge, between you.
Are you moribund? You have the power to leave the total amount that you have paid into the
Treasury of the O.T.O. to whom you will. Will your children be orphan? No; for they will be
adopted if you wish by the Master of your Lodge, or by the Grand Master of the O.T.O.

In short, there is no circumstance of life in which the O.T.O. is not both sword and shield.



You wonder? You reply that this can only be by generosity, by divine charity of the high
toward the low, of the rich toward the poor, of the great toward the small? You are a
thousand times right; you have understood the secret of the O.T.O.

That such qualities can flourish in an extended community may surprise so eminent and so
profound a student of humanity as yourself; yet examples abound of practices the most
unnatural and repugnant to mankind which have continued through centuries. I need not
remind you of Jaganath and of the priests of Attis, for extreme cases.

A fortiori, then, it must be possible to train men to independence, to tolerance, to nobility of
character, and to good manners, and this is done in the O.T.O. by certain very efficacious
methods which (for I will not risk further wearying you) I will not describe. Besides, they are
secret. But beyond them is the supreme incentive; advancement in the Order depends almost
entirely on the possession of such qualities, and is impossible without it. Power being the
main desire of man, it is only necessary so to condition its possession that it be not abused.

Wealth is of no account in the O.T.O. Above a certain grade all realisable property, with
certain obvious exceptions­­things in daily use, and the like­­must be vested in the O.T.O.
Proÿerty may be enjoyed in accordance with the dignity of the adept of such grade, but he
cannot leave it idle or sequestrate it from the common good. He may travel, for instance, as a
railway magnate travels; but he cannot injure the commonwealth by setting his private car
athwart the four main lines.

Even intellectual eminence and executive ability are at a certain discount in the Order. Work
is invariably found for persons possessing these qualifications, and they attain high status and
renown for their reward; but not advancement in the Order, unless they exhibit a talent for
government, and this will be exhibited far more by nobility of character, firmness and suavity,
tact and dignity, high honour and good manners, those qualities (in short) which are, in the
best minds, natural predicates of the word gentleman. The knowledge of this fact not only
inspires confidence in the younger members, but induces them to emulate their seniors.

In order to appreciate the actual working of the system, it is necessary to visit our Profess­
Houses. (It is hoped that some will shortly be established in the United States of America.)
Some are like the castles of mediaeval barons, some are simple cottages; the same spirit rules
in all. It is that of perfect hospitality. Each one is free to do as he will; and the luxury of this
enjoyment is such that he becomes careful to avoid disturbance of the equal right of others.
Yet, the authority of the Abbot of the House being supreme, any failure to observe this rule is
met with approÿriate energy. The case cannot really arise, unless circumstances are quite
beyond the ordinary; for the period of hospitality is strictly limited, and extensions depend
upon the goodwill of the Abbot. Naturally, as it takes all sorts to make a world­­and we
rejoice in that diversity which makes our unity so exquisite a miracle­­some Profess­Houses
will suit one person, some another. And birds of a feather will learn to flock together.
However, the well­being of the Order and the study of its mysteries being at the heart of
every member of the Order, there is inevitably one common ground on which all may meet.

I fear that I have exhausted your patience with this letter, and I beg you to excuse me. But as



you know, out of the abundance of the heart the mouth speaketh...you are perfectly right to
retort that it need not speak so much!

I add no more, but our glad greeting to all men:

Love is the law, love under will.

I am, dear sir,

Yours in the Bonds of the Order,

J. B. MASON


