
The Commentaries of LXV
being

THE EQUINOX VOLUME V No. 2

BY ALEISTER CROWLEY
and another

An LXXV ☉ in ♈

MARCH MCMLXXIX O.S.
"THE METHOD OF SCIENCE ­ THE AIM OF RELIGION"

CONTENTS

Introduction
Editorial Note
Chapter I
Chapter II
Chapter III
Chapter IV
Chapter V

INTRODUCTION BY DAVID BERSSON ON
NOVEMBER 24, AN CVI 2009 E.V.

Do what thou wilt shall be the whole of the Law

http://www.castletower.org/065comm.html#intro
http://www.castletower.org/065comm.html#note
http://www.castletower.org/065comm.html#ch1
http://www.castletower.org/065comm.html#ch2
http://www.castletower.org/065comm.html#ch3
http://www.castletower.org/065comm.html#ch4
http://www.castletower.org/065comm.html#ch5


The Commentaries of LXV written by Aleister Crowley and commented
by my Superior in the A.∙.A.∙. and the O.T.O. (Marcelo Ramos Motta) was first
issued  to  the public  in Nashville Tennessee  in 1979  e.v..  I was given a  signed,
luxury copy of  this book which I cherish, study and meditate upon to present
day.

I  am now giving  the main body  of  this  volume  to  the world  for  study
knowing that anything else within the contents of this Equinox can be published
by others if they want to read the book reviews, announcements and other items
that  include  other  than  the  commentaries  themselves.  I  have  decided  these
commentaries have remained dormant too long as a consequence of  the moral
insanity and neglect of those failures who were named voters in the Declaration
of Trust, given copyrights and failed completely to make this volume and other
available to the public as my Superior would of wished.

I therefore give what should be studied, knowing what I give is what was,
and  still  is  the  main  concentration  of  my  studies,  the  actual  commentaries
themselves. One  vital  point  that my  Superior made  so many  years  ago.  That
each Adept is going to develop coordinates from Liber LXV depending on the
idiosyncrasies of the karma of the star.

This  has  proven  correct;  and  on many  occasions  of  sublime  and  deep
meditation my insights have taken directions that have developed a completely
unique  school  of  thought  based  on my particular  initiations. Yet,  without my
Superior's interpretations they could not of advanced in the direction they did.

Therefore, bear this in mind; and study carefully these commentaries for
they will surely unlock that insight within the sincere aspirant; as it has over the
years with me.

Love is the law, love under will

INTRODUCTION

Do what thou wilt shall be the whole of the Law.

Several years ago we were talking to a gentleman who, at least at the time,  hated
Θελημα and Aleister Crowley bitterly, and he told us: “I have done all the practices
counseled by the A∴ A∴, and I have never achieved a single solitary result.”
At the time we were younger and more credulous, so it did not occur to us that he

was  probably  lying. We  asked,  very much  concerned:  “But  did  you  ever  sign  the



Oath and Pledge of a Probabtioner?”
“No,” he shook his head, “I never did.”
We were relieved. “In that case, you couldn’t expect any results. You didn’t form

the Magickal Link with the Order. It is the transmission of the Wand, you know.”
The gentleman, who belonged to a group of mystics who practice homosexuality,

smiled at my unintentional pun.
Although I have not seen this gentleman for many years, nor would I look forward

to meeting him again, he and his group have continued creating whatever interference
they can with the work of the A∴ A∴ since that time. Slander on this plane, pirated
publications of Our works, instigation of egoic indiscipline in Aspirants — all this is
part of their routine. Of course, they make the Ordeals harder, which is quite alright.
It is to people like them that LXV iv 11­16 refers.
In  parody  of  that  gentleman,  I  am  bound  to  say  that  I  have  not  done  all  the

practices counseled by the A∴ A∴!
Of, course, I bound myself, from the beginnning, by the Oath and the Pledge, to a

true Brother of the A∴ A∴, the late Frater SATURNUS, 8° = 3□ A∴ A∴.
But although I had deep instruction from Frater SATURNUS, and once in a while

direct  magickal  communication  with  Him,  he  always  insisted  the  he  was  not  my
Hierophant  in  the A∴ A∴;  that  to  all  those whose Aspiration  is  true  and  strong,  a
spiritual  Hierophant  is  asssigned,  and  this  Entity  handles  all  the  details  of  the
Aspirant’s progress.
This  spiritual  Hierophant  is,  and  is  at  the  same  time  is  not  necessarily,  the

Aspirant’s Holy Guardian Angel.
But whenever  the  Trances  of  the Central  Pillar  are  reached,  the  Spiritual  Being

manifesting itself is the Holy Guardian Angel.
Who is the Holy Guardian Angel?
That is what LXV tries to explain. The intelligent student soon realizes that nothing

as naive as the old lore of good and evil geniuses can be meant here.
Nor  is  the H.G.A. a manifestation of some  idiotic Mahatma of  the Theosophists.

Not  that Mahatmas do not  exist;  they exist.  I  am one myself, But  I  am not  a Holy
Guardian Angel.
Let us put it this way: I am not yet grown up enough to be able to be that.
The H.G.A.  is  not  a  Buddhi­Manas  Image  of  your  holy GURU,  either.  Beings

capable of functioning as H.G.A. are beyond Atman altogether.
Are they human? That depends on your definition of humanity.
Were they a product of the same evolution as ours? I do not know. But at the level

at which they exist, such questions are academic.
Is the H.G.A. of the A∴ A∴ always the same?
Yes  and  no. No,  because  the Central  Task  of  the  Inner Order  is  to  achieve  the

Knowledge  and  Conversation,  and  once  this  is  achieved  the  Adepti  have  a  free

http://jelks.nu/libri/ClassA/065/065.html#ch4v11


choice of whether they want to continue in the Discipline of the A∴ A∴ or not. No
one knows the name of the God of his brother, or sister, as the case may be. Thus did
Frater  Iehi Aour  leave  the A∴ A∴  to  follow  the Way  of  the  Buddha  on  reaching
Adeptship.
And yet, I who speak to you would say yes. Because to those who continue in the

A∴  A∴  after  reaching  the  Knowledge  and  Conversation  comes,  little  by  little,
understanding of  the Spiritual Nature  of  that Black Star  that  shields  itself  in  horror
because  it  cannot  abide  the  touch  of  fear; wears  a mask  of  utter  sorrow because  it
wills  to  be  known  only  by  those  who  can  know  true  joy;  who  was  inveigled,
slandered, cursed, feared and hated by the lords of the slums of the dead aeon under
the name of the Devil.
Yes, we are followers of the Fallen One. Verily, does not that Somber Star  point

downward through the Abyss?
Read then, who will. And let them who seek knock; for it shall be opened unto ye.

Love is the law, love under will.

EDITORIAL NOTE

The original  text of  the Holy Book  is written  in boldface. The Commentaries  by
Frater O.M. (Aleister Crowley) are in common type. The commentaries by Frater A.
(Marcelo Motta) are in italics.
The original text is, of course, in Class A. The Commentaries by Frater O.M. are in

Class B. The commentaries by Frater A. are in Class C.
The Author of the Holy Book is, of course V.V.V.V.V., Master of the Temple of

the A∴ A∴. It is useless to speculate on His relationship to Aleister Crowley. Rather
work to become Masters of the Temple yourselves, and you will understand.
Let  the reader by warned that although, for reasons of style,  the male pronoun  is

used for the Candidate in most of these Commentaries, the A∴ A∴ accepts both men
and women, and information valuable to one sex is just as valuable to the other.

CHAPTER I

The five chapters refer to the five Elements. 1­Earth, 2­Air, 3­Water, 4­Fire, and 5­
Spirit. Each shows its Element in the light of the relation between the Adeptus Minor
and his Holy Guardian Angel. Thus in Chapter I the material world or sensible aspect



of Nature is shown to be a mere symbolic picture of something altogether different.
Of course the elements below Spirit are considered from the point of view of Spirit,

since  Akasha  is  the  Center,  or  harmonization,  of  the  lower  Elements.  Also,  the
presentations given by O.M. in his commentaries are not as universal in scope as the
images  in  the original:  they  represent  a  limitation,  the point  of  view of  one Adept,
only.  The  Commentaries  are  therefore  useful  as  referentials,  but  candidates  must
strive to build their own frames of coordinates, which can safely be done only from
the verses themselves.
Why, then, write Commentaries at all? There are many reasons. One of them, not

the  least,  is  that  Religion  should  be  a  Science  as  well  as  an  Art.  Sciences  need
measurement, which depends on fullness of data. The more landmarks available, the
easier  to build  frames, and eventually measurement will become possible. Then, of
course, LXV will become obsolete as a religious manual. But by that time its Author,
or  His  disciples,  will  be  ready  to  produce  another  just  beyond  the  reach  of
measurement. Or if not they, someone else.

1. I am the Heart; and the Snake is entwined
About the invisible core of the mind.
Rise, O my snake! It is now is the hour
Of the hooded and holy ineffable flower.
Rise, O my snake, into brilliance of bloom
On the corpse of Osiris afloat in the tomb!
O heart of my mother, my sister, mine own,
Thou art given to Nile, to the terror Typhon!
Ah me! but the glory of ravening storm
Enswathes thee and wraps thee in frenzy of form.
Be still, O my soul! that the spell may dissolve
As the wands are upraised, and the aeons revolve.
Behold! in my beauty how joyous Thou art,
O Snake that caresses the crown of mine heart!
Behold! we are one, and the tempest of years
Goes down to the dusk, and the Beetle appears.
O Beetle! the drone of Thy dolorous note
Be ever the trance of this tremulous throat!
I await the awaking! The summons on high
From the Lord Adonai, from the Lord Adonai!

Invocation of Kundalini. The  adept  “dies”  to  the  natural world  and  blooms  as  a
Lotus. He ceases: and enters the midnight silence where he adores Khephra. Then he
awaits the coming of his Lord.

2. Adonai  spake unto V.V.V.V.V.,  saying: There must  ever be division  in  the
word.

3. For the colours are many, but the light is one.



4. Therefore thou writest that which is of mother of emerald, and of lapis­lazuli,
and of turquoise, and of alexandrite.

5.  Another  writeth  the  words  of  topaz,  and  of  deep  amethyst,  and  of  gray
sapphire, and of deep sapphire with a tinge as of blood.

6. Therefore do ye fret yourselves because of this.

7. Be not contented with the image.

8. I who am the Image of an Image say this.

9.  Debate  not  of  the  image,  saying  Beyond!  Beyond! One mounteth  unto  the
Crown by the moon and by the Sun, and by the arrow, and by the Foundation,
and by the dark home of the stars from the black earth.

10. Not otherwise may ye reach unto the Smooth Point.

11. Nor is it fitting for the cobbler to prate of the Royal matter. O cobbler! mend
me  this  shoe,  that  I  may  walk.  O  king!  if  I  be  thy  son,  let  us  speak  of  the
Embassy to the King thy Brother.

The Angel says: Each men sees Nature in his own particular way. What he sees is
only an image. All images must be ignored; the adept must aspire single­heatedly to
the  Smooth  Point.  This matter  cannot  be  discussed  in  common  language;  the  king
must speak of kingly things in a kingly way.
The references  to precious  stones  should be understood  in  the  light  of  qabalistic

correspondences,  but  also,  particularly,  in  the  light  of  the  Third  Great  Ordeal
mentioned in AL iii 66. If two men visit a country and then write a description of it,
their  descriptions  will  differ  in  what  their  normal  idiosyncrasies  differ,  not  matter
how general be their intention to make their descriptions. In talking about realms as
little  treaded as  those of  the subtler Sheaths of  the Self,  the almost  total absence of
general  experience  in  the  matter  makes  small  differences  in  description  more
confusing,  not  only  to  the  listeners  but  to  the  describer  himself,  than  they  should
normally be.
In  practice,  what  happens  is  that  an  Adept  may  be  serenely  minding  his  own

business,  and  expounding  his  own  system of  achievement,  and  being  successful  in
bringing  other  men  to  self­realization  through  his  system,  and  suddenly  he  is
confronted  with  what  appears  to  be  a  totally  different  set  of  symbols  and  plan  of
training which, nevertheless, he feels to be a least as valid as his own. This ‘feeling’
is of course simply his spiritual perception at work. But his Lower Manas does not
share this spiritual perception (except in rarest cases) in its fullness, and worries. The
Lower Manas is the “cobbler” whose function is merely to mend the shoe (remember
the sandal­strap in the hand of the Egyptian god, signifying the power of Akasha, the
power of Going) so that the higher faculties may walk (he is elsewhere mentioned in
this  Holy  Book  as  the  ‘scribe’,  but  the  cobbler  is  a  more  complex  concept.  The



‘scribe’ is merely the Lower Manas, but he ‘cobbler’ is the complex Lower Manas +
Kama + Prana + Linga Sharira + Sthula Sharira considered as  the  total  ‘normal
man’. Of course, in the case of an Adept, however, this ‘normal man’ is initiate, and
will have greater control of his vehicles, and a greater  infusion  in  them of spiritual
principles, than is the true norm of profane mankind).
No matter what differences in approach there may be among legitimate Schools if

Initiation (there are false schools, and there are schools which are not false, but are
so fragmentary  in  their  training that  it becomes impossible  to call  them legitimate),
the human race is so constituted that it can only reach Integration, that is, Initiation,
by  the equilibrating Trances of  the Middle Path of  the Qabalah. These  experiences
are, therefore, the crucial ones (if you will pardon the pun). Provided the system in
question includes them in one form or another, the system is all right.
Of course, other lines of evolution may be differently constituted. They all have in

common the Smooth Point, however, or so at least the Angel seems to intimate.
Often ill­trained, or greenhorn Adepts (those who are reaching Tiphereth  for  the

first  time  in one particular  incarnation, and never  reached  it  before,  and  therefore
have  no  Magickal  Memory­the  so­called  Intuition­to  help  them),  will  become
disturbed when making contact with another system which may seem to differ wildly
from their own (sometimes as if it were it complete opposite), and which yet they feel,
rightly, to be true. In such cases it is fatal to leave your system and tackle the other. It
is mixing the planes. If there be a need of contact between your branch of activity and
that other,  this contact should be made on  the plane of Buddhi­Manas, and not on
any  lower  plane.  It  is  the  “king’s  son”,  that  is,  the  Prince,  that  is,  the  Tiphereth­
consciousness,  that  should  handle  the  “Embassy”  to  the  other King  involved.  The
“cobbler” must be made to do his work,  that  is  to keep the  lower vehicles  in good
health and disciplined to the Call of the Highest.
There is naturally, and exception to the rule of not going into the details of another

system: when  you  are  trying  to  perfect  a  new  system  that  should  include  the  best
points of two­or more­others. Normally, however, the Impulse will be known, in this
case, to come from the Prince­from Tiphereth. Do what thou wilt shall be the whole
of the Law.

12. Then was there silence. Speech had done with us awhile. There is a light so
strenuous that it is not perceived as light.

Silence. The Adept  reports his  impressions.  (a) The highest  degree of  any given
kind of energy surpasses the receptive power of the observer. This it appears as if of
some other order.

13. Wolf’s bane is not so sharp as steel; yet it pierceth the body more subtly.

The subtler the form of energy, the more potent, but it is less easily observed.
The use of  poisons and weapons as  symbols  indicates  that  the  first  result  of  the

impact  of  higher  energy  in  lower  vehicles  is,  apparently  at  least,  destructive.  The



charge  produces  a  stepping­up  in  existing  rates  of  vibration,  with  consequent
expansion  and  agitation  of  all  psychosomatic  processes.  The  purely  physical
phenomena  subside  quickly  because  the  human  body,  materially  speaking,  is  the
highest  developed  vehicle  that  we  possess,  normally,  at  this  stage  of  evolution.
Emotionally  we  are  also  much  better  developed  than  mentally,  so  the  ecstasies
connected with the Trances are easily absorbed within a few days, at  the most. But
since our Manas is our most recently developed Sheath, mental disturbance may last
for quite  longer and,  in some cases, may become irreversible.  In short, we may go
insane  as  a  result  of  Trance.  Many  have.  This  explains  fanaticism,  and  religious
persecution, throughout  the history of mankind, but  it  also  explains  the  excesses of
revolutionaries  and  of  conquering  armies  everywhere.  Forget  not,  either,  the
bickering  of  scientists  confronted  with  a  new  fact  that  fails  to  fit  in  with  tier  pet
theories, or the existing concept of the Universe.

14. Even as evil kisses corrupt the blood, so do my words devour the spirit of
man.

Truth destroys the reason.
It is not quite correct to say that truth destroys reason. The impact of a new datum

upon one’s existing concept of the Universe destroys  the nice house of cards which
we had built, and may cause anguish, mental perturbation, and so forth. But reason
is nothing but the faculty of integrating data, and if the mind withstands the shock it
soon starts the process of building a new frame of reference which should include the
new fact introduced into our consciousness.
Reason,  in  the  sense  decried  in  Liber  AL,  indicates  a  mental  structure  which

makes of  this organic  integrator of ours  the core and source of our consciousness.
This kind of insanity is not as difficult to occur as it seems, if your consider that the
infusion  of  spiritual  levels  of  energy  in  the  Lower Manas  may  mislead  a  careless
thinker  into  believing  that  he  is  functioning  in  Buddhi  Manas  when  he  is  merely
wallowing in an over­energized Lower Manas. The qabalists indicate this possibility
of error by englobing both Lower Manas and Buddhi Manas in their concept of the
Ruach.  As  long  as  Daath  remains  fluid,  ever­changing,  ever­integrating,  ever
transmitting  and  receiving,  there  is  no  danger.  The  minute  it  becomes  static  and
remains  so,  there  is danger, no matter how beautiful  the  crystal may be. No  static
view of the Universe, no matter how ample and how glorious, can be valid. For the
Universe is a living thing, and is continually changing.

15. I breathe, and there is infinite dis­ease in the spirit.

Life disturbs the placidity of the mind’s acceptance of dead symbols as reality.

16. As an acid eats into steel, as a cancer that utterly corrupts the body; so am I
unto the spirit of man.

The Knowledge and Conversation of  the Holy Guardian Angel gives a new and



higher form of energy which destroys the grosser types of existence.

17. I shall not rest until I have dissolved it all.

The process continues until complete.

18. So also the light that is absorbed. One absorbs little, and is called white and
glistening; one absorbs all and is called black.

Phenomena result from resistance to “love.” Perfect union is silent.
In  one  very  important  sense  A.C.  means  here  that  the  more  dramatic  and

catastrophic a samadhi is, the less perfect it is. True union is unconscious, effortless;
to put  it  in Taoist  language,  it  is  the Way of  the Tao. A very noticeable samadhi  is
indication that the parapsychosoma involved is not familiar with the higher plane of
existence from which the energy is being instilled. As is gradually adjusts to its new
level  of  existence  the  samadhi  becomes  less  intense  and  eventually  seems  to
disappear  completely.  The  Lower Manas  frequently  becomes  disturbed  right  then:
‘Eli, Eli,  lama sabacthani?’ But what actually happened  is  that  the Angel’s energy
went “underground”­that is, penetrated the subconscious. Only then can you really
say  that  a  particular  Trance  has  been  conquered.  If  the  Lower  Manas  takes  the
trouble  to  analyze  behavior,  day  by  day,  it will  soon  realize  that  the  total man  no
longer reacts  to  the same stimuli as  it  used  to  in  the past. An  initiation  into a new
attitude toward life has been undergone.
In another,  and  equally  important  sense,  the  verse warns  clairvoyants  against  a

very  common  mistake:  That  of  thinking  that  a  shiny  aura  necessarily  indicates
spiritual advancement. This depends on the highest plane at which the clairvoyant is
sensitive.  Energy  impinging  from  the  plane  immediately  above  may  quite  simply
appear  “black”  to  the  inner  eye.  Since  clairvoyants  seldom  have  any  sense  of
perspective­or ego control, if you prefer­they seldom discount their own limitations as
observers.  Hence,  for  instance,  ‘Bishop’  Leadbeater’s  glowing  descriptions  of  the
auras of ‘mahatmas’.
Still  another  important  sense,  also  useful  to  clairvoyants,  is  when  you  are  (as

occasionally  happens)  witness  to  an  initiation  from  the  inner  planes.  The  more
perfectly the initiate is able to make contact with the spiritual force involved, the less
his aura will shine. In the best instances, at the crowning moment of the initiation the
initiate becomes invisible to other eyes. It is as if he had become enveloped in a cloud
of total darkness. You do not even ‘feel’ his presence anymore.

19. Therefore, O my darling, art thou black.

20.  O  my  beautiful,  I  have  likened  thee  to  a  jet  Nubian  slave,  a  boy  of
melancholy eyes.

21.  O  the  filthy  one!  the  dog!  they  cry  against  thee.  Because  thou  art  my
beloved.



19­21. V.V.V.V.V. being perfectly Adeptus Minor appears evil.
The problem is the same as with those clairvoyants mentioned above. When they

see  a  ‘black’  aura,  it  does  not  occur  to  them  that  maybe  radiation  is  occurring
beyond  their  level  of  perception.  To  do  so  would  be  humiliating  to  them,  since  it
would admit an implicit inferiority. The sensitive capable of such an admission would
be well on the way of transcending his then limitations and of passing into a higher
level of being.
The  subconscious  antagonism  is  very  real,  and  lower  initiates,  as  a  rule,  resent

and fear  the Adept. They are  incapable of understanding,  for  instance, how a man
can be sublime enough to produce, say, the Renaissance, and at the same time gross
enough to want to fuck their wives (if you point out to them that this desire is a simple
corroboration  of  their  good  taste  in wives,  therefore  a  compliment,  they  don’t  get
mollified). We have­thank the Adepts!­become tolerant enough, the great majority of
us, to live with our little penises. But we still get incensed at the bigger penises of our
neighbors. Fear and hatred  in  the Ruach result  from a psychological perception of
personal inferiority. Of course, this inferiority is illusory, and would be dispelled by
Adepthood. But often the man sulks foolishly, stamps his foot, and refuses to become
an Adept.  In such cases  the  initiator has no alternative but  to  strike hard and  low,
and to hell with them, master!

22. Happy are they that praise thee; for they see thee with Mine eyes.

Those who understand all this Work praise V.V.V.V.V.
Those  who  praise  an  Adept,  instead  of  condemning  and  persecuting  him,  have

reached an equivalent level of  insight. They see from the perspective Tiphereth, not
from any lower perspective.

23. Not aloud shall they praise thee; but in the night watch one shall steal close,
and grip thee with the secret grip; another shall privily cast a crown of violets
over thee; a third shall greatly dare, and press mad lips to thine.

24. Yea! the night shall cover all, the night shall cover all.

23­24. They do so in secret ways.
The reason for the secrecy is simple. The Inner College of the A∴ A∴ has a much

stronger influx from the Supernals than the Outer College, necessarily. Therefore its
Magickal Energy is most intense. Yet, for all its sublimity, the Inner College is below
the Abyss,  and  subject  to  the  laws  of Duality  and Glamour.  The  so­called  “black
Brothers” and their currents are therefore easily attracted by any demonstration of
the Inner College’s energy, and interference is intense here­more intense than at the
lower levels.
Silence  and  secrecy  are  therefore  of  the  essence.  The  ancient  so­called

“Rosicrucians” had one single solitary rule for the outer world: they were not to be
known  as  “Rosicrucians”.  Likewise,  a  prudent  Adept  will  veil  his  energy  and  his



works with  the  utmost  secrecy.  As  far  as  possible  he will  keep  his  operations  sub
rosa­if you will pardon the pun.
It is not possible to escape interference altogether, since you have crossed that Veil

on  one  side  of  which  is  written  ‘No  Separate  Existence’  and  on  the  other  side  of
which is written ‘No Existence’. The very fact that you are alive, radiating, is enough
of  a  provocation  to  the  “Black  Brothers”.  If,  however,  you  can  keep  them  from
identifying the  flesh  from which  your are working, and best  of  all,  if  you  can keep
them  from  perceiving  what  you  are  trying  to  do,  you  will  reduce  most  of  their
interference to a negligible level.
Thus in A.C.’s novel Moonchild a magickal operation is conducted on two levels

at once, but only one level is meant to attract the attention of the opposition and does;
therefore the other level accomplishes its purpose without interference.
Normally, magickal operations are not conducted in such a way. Interference with

any  kind  of  operation,  however,  is  very  common.  There  are  here  several  factors
apparently  complex,  but  ultimately  very  simple,  which  hinge  on  the  nature  of  that
great ‘devil’ Choronzon of which all “Black Brothers” are mere instruments.
Crown of violets­the violet  is purple, a Thelemically  important  color,  and grows

best in hidden places, under cover of other plants.
Much of the symbolism of LXV is homosexual. This perhaps due to the sex of the

Writer’s body, since the Marriage that takes place in Tiphereth is that of the soul as a
bride to its god. Be that soul incarnated as a male or a female at the time, its formula
is  feminine  in  the Operation.  Feminine  reactions  and  attitudes  are more  naturally
expressed if the body occupied at the time is female; but for some kinds of Orgia, in
such cases, other difficulties arise. In the case of the Magus of an Aeon, for instance,
the work could hardly be done without  the possession of  the physical  image of  the
Creative Power.

25.  Thou  wast  long  seeking  Me;  thou  didst  run  forward  so  fast  that  I  was
unable  to  come up with  thee. O  thou darling  fool! what  bitterness  thou  didst
crown thy days withal.

Perdurabo hindered his own success by over eagerness.
A virtue not very common among Adepts, who usually  feat  the Angel at  least as

much  as  they  aspire  to  Him,  and  therefore  dance  like  crabs  along  the  way.  But
Perdurabo has always been an exceptional Star.

26. Now I am with thee; I will never leave thy being.

27. For I am the soft sinuous one entwined about thee, heart of gold!

26­27. Union once made is permanent.

28. My head is jewelled with twelve stars; My body is white as milk of the stars;
it is bright with the blue of the abyss of stars invisible.



The Angel is crowned with the Zodiac. His body is that of Nuit.
In this verse it is emphasized that the Spiritual Being mentioned as “Angel” here is

in reality above all the so­called Angelic hierarchies in depth of perspective. We are
not  dealing  with  a  planetary,  or  even  with  a  starry  nature.  The  Angel  cannot  be
connected with a particular Sign of the Zodiac, as human beings can. No: his nature
is cosmic. He is identified with our own Galaxy, the Milky Way; but it is pointed out
that his power is somehow connected with our Sun, since the Zodiac exists only from
the point of view of Sol, of course. Thus, we are dealing with a Being beyond us, yet
of our own kind, in a sense. He is “of us”. See AL I.60.

29.  I  have  found  that  which  could  not  be  found;  I  have  found  a  vessel  of
quicksilver.

Stability has been found on a basis of change.

30. Thou shalt instruct thy servant in his ways, thou shalt speak often with him.

Seems an injunction to the Holy Guardian Angel to keep in close  touch with  the
Adept.
Not so; it is an injunction to the Adept to keep in close touch with the “scribe”­his

physical  instrument  of manifestation. The  injunction  comes  from  the Angel. Adepts
frequently  dislike  going  down  into  the  filthy  mud  of  matter  to  instruct  that  blind
creature of slime from which they emerged as butterflies from a cocoon. This kind of
attitude,  carried  too  far, makes  for “black brotherhood” on  the Adept’s  part.  This
subject has been treated at great length by many different systems.

31. (The scribe looketh upwards and crieth) Amen! Thou hast spoken it, Lord
God!

The Adept accepts this as a definite promise.
In this note we see the essential spiritual humility of Aleister Crowley, to whom the

Adept was but the scribe to his Angel. But the verse says scribe, and means scribe:
that syndrome linga sharira + sthula sharira+ prana + kama + manas of which we
have  already  spoken. Naturally  the  scribe  jumps  to  the  occasion  and  upholds  the
Angel’s decision.
The  worst  mistake  that  a  spiritual  nature  may  do  is  to  despise  or  neglect

“material’  and  “animalistic”  things. Man,  the  great  beast  of  the  fields,  is  on  this
planet and at  the present  time  the Crossroads or Creation:  the being which unites
angel (do not confuse with the H.G.A.) and beast in one sole nature, the being where
the Four Elemental Forces are to be harmonized, under the influence of Akasha, into
the pentagram. It is the god suspended on the cross. Should the Initiate neglect and
scorn  that  lower (but  is  it  lower,  from the point of  view of  the  Infinite Abyss of  the
Void? For then what is up? what is down? what is above? what is below?) part of
the sphinx whereon he rides, by that much neglect will be become less well­served by
those faculties thereby represented. And since, so far as we now are able to perceive,



the purpose of evolution is the spiritualization of blind matter, by  that much neglect
will he turn against the cosmic tide. “My adepts stand upright, their head above the
heavens, their feet below the hells.” Liber XC 40.

32. Further Adonai spake unto V.V.V.V.V. and said:

33. Let us take our delight in the multitude of men! Let us shape unto ourselves
a boat of mother­of­pearl from them, that we may ride upon the river of Amrit!

32­33. Proposal to view phenomena from the new standpoint.

34. Thou seest yon petal of amaranth, blown by  the wind  from the  low  sweet
brows of Hathor?

35. (The Magister saw it and rejoiced in the beauty of it.) Listen!

36.  (From a certain world came an  infinite wail.) That  falling petal  seemed  to
the little ones a wave to engulph their continent.

34­36. Two points of view: as a girl’s smile involves the death of many cells in her
body.

37. So they will reproach thy servant, saying: Who hath set thee to save us?

The above explains why men should resent their savior. They misinterpret his acts
as destructive.
And, of course, quite often they are right. If you are going to build a new house,

you must first raze down the old one. The Magus destroys with the dagger; the more
skillful He  is,  the  better He wields  this weapon. A.C.  ;himself,  chipping away at  a
piece of wood in his retirement in Lake Pasquaney, suddenly realized how the work
of destruction can result in creation: you chip away your material so that your vision
takes  shape  in  what  is  left.  But  certainly  you  chip  away.  And  the  chipped­away
material has every right to howl. Of course, so do you have every right to chip!
There are several other meanings  to  the verse, all of  them most  subtle and most

wise. We would call the attention of Major Adepts, for instance, to the unusual verbal
construction of the question.

38. He will be sore distressed.

He in his human mind, is distressed at this.
The “servant” is, of course, the “scribe”, that is, the initiated instrument of flesh.

39. All they understand not that thou and I are fashioning a boat of mother­of­
pearl. We will  sail  down  the  river  of Amrit  even  to  the  yew­groves  of  Yama,
where we may rejoice exceedingly.



40. The joy of men shall be our silver gleam, their woe our blue gleam — all in
the mother­of­pearl.

39­40. But  the whole  relation  is allusion.  In  reality  the Angel  and  the Adept  are
simply  arranging  to  sail  through  eternity  together;  the  Work  of  the  Adept  in
redeeming Mankind is only an image seen as he fashions his mother­of­pearl.
Well,  not  quite.  The  relation  is  very  real:  only,  on  the  plane  of  men  the  Adept

seems to be busy “saving” mankind; on the plane where the river of Amrit flows, he
and his Angel are  fashioning a boat  of mother­of­pearl.  The boat,  besides  being a
female symbol, is a symbol of the persistence of life through generations. Mother­of­
pearl is the substance that gives origin to the pearl, which is sacred to the Moon and
to Binah. Mother­of­pearl indicates therefore She who is the Mother of Binah, that is
to say, Nuit.
The supposed process of “salvation” of mankind is  therefore a magickal process

of  immortalization,  or  perpetuation,  of  that  complex  of  energies which we  call  the
Adept. To go deeper  into  this subject at present would be  to  foster speculation and
fantasy  in  the  inexperienced.  Suffice  it  to  say  that  this  whole  process  is  quite
commonplace. All adepts go through it. We refer serious students to AL II.44.

41. (The scribe was wroth thereat. He spake: O Adonai and my master, I have
borne the  inkhorn and the pen without pay,  in order  that I might  search  this
river of Amrit, and sail thereon as one of ye. This I demand for my fee, that I
partake of the echo of your kisses.)

42. (And immediately it was granted unto him.)

41­42. The human mind demands to be relieved of its sorrow by seeing Nature in
this light on the ground that it has served the Masters with unselfish devotion.
Nonsense! The human mind demands the reward for which it has been willing to

bear the inkhorn and the pen without material reward. Its devotion has been entirely
selfish, but intelligent. Else the mind would be unsound. It  is a lie, this folly against
self. We do not serve the Masters because we are slaves who will to serve. We serve
them in order to learn their “secrets” and become Masters ourselves. (They have, in
reality, no “secrets”. Their only secret is their greater awareness and experience. By
serving them, we increase ours.) The scribe  in  the verses,  indignant upon realizing
that  the  Adepts  are  not  really  “saving”  anybody  but  themselves,  demands  the
fulfillment  of  his  contract.  The  accounting  is  immediately  done,  for  the  Masters,
unlike “black brothers”, pay their debts.

43.  (Nay;  but  not  therewith  was  he  content.  By  an  infinite  abasement  unto
shame did he strive. Then a voice:)

The mind demanded complete relief.
Not so: complete initiation. It is based in shame because it realizes how gross and

perceptionless  it  is  compared  to  the  Angel  and  its  Master  (the  Buddhi­



Consciousness).

44. Thou strivest ever; even in thy yielding thou strivest to yield — and lo! thou
yieldest not.

45. Go thou unto the outermost places and subdue all things.

46. Subdue thy fear and thy disgust. Then — yield!

By “everything possible” is meant  the “outermost”. This  refers  to  the outermost
boundaries of consciousness, which of course includes the microcosmic qliphoth. It is
a  well­known  fact  that  we  do  not  know  the  external  universe,  we  know  only  the
reaction produced in our consciousness by the contact of our “ego”­the Ahamkara­
with it. This contact is constantly shifting, and the Ahamkara itself is a living,that is, a
dynamic, thing. The Universe includes “demons”, elementals, larvae, “shells” of the
Qabalists­it  includes,  indeed,  all  kinds  of  very  nasty  things  of  which  we  are  not
usually  aware,  for  we  rarely  take  the  trouble  of  extending  consciousness  to  the
outposts of our being. Yet, intelligence­in the sense of efficient communication­is one
of the priorities in a successful army. Our consciousness is a Legion, but unless this
Legion is disciplined and has a General in command, we are victims of some form of
insanity or another. And if parts of our Legion are under our control, but we are not
even aware of the existence of others, it cannot be said that the Commander is truly a
General. The General commands all.
All this is connected with the legend that the Christ­consciousness­the Adept­has to

go  down  into  hell.  The  forces which  are  strong  enough,  gross  enough,  insensitive
enough­and  yet  sensitive  enough  at  the  same  time­to  sustain  our  contact  with  the
external Universe partake, of necessity, of the nature of this external Universe. Thus
the “pagans”  and  “godless”  and  “demons”  which  inhabit  the  boundaries  of  the
Circle  of  the  Magician.  The  circle  must  expand  continuously,  and  control  over
environment  is  the aim of  the Master. He must  subdue all  things­including his  fear
and his disgust of the most external things. Only when he is the true Commander of
himself­the  true  Master  of  the  Temple­is  he  qualified  to  yield  to  the  Angel.  His
expansion of consciousness is always in direct proportion to his extent of self­control.
Thus  it  can  be  perceived  that  any  Initiate  who  becomes  static  is  undergoing  a

psychic state similar to that of the “black brothers”. Usually, however,  the Enemy­
the external Universe­soon comes to strike his shield and defy him to mortal combat
in the eternal Comedy­Tragedy of Pan. If this does not happen­and sometimes, in the
Play of  the Waters,  a  twig  may  remain  stationary  for  a  season  (see  Liber  Aleph,
166)­then  the  Initiate may  temporarily  become  like  a “black brother”  indeed.  The
only difference will be in the telepathic influence­if any!

47. There was a maiden that strayed among the corn, and sighed; then grew a
new birth, a narcissus, and therein she forgot her sighing and her loneliness.

48. Even instantly rode Hades heavily upon her, and ravished her away.



47 — 48
Persephone,  the  earth­bound  soul.  Corn  =  material  nourishment;  its  result  is

sorrow. Narcissus = the sexual instinct flowering as Beauty.
Instantly  the  soul  forgets  the  “corn”  and  desires  the  flower,  Hades  comes  and

carries her off. Hades is the lord of “Hell,” i.e., the dark and secret but divine Soul
within  every  man  and  woman.  The  rape  thus  means  that  the  desire  for  Beauty
awakes  the Unconscious Self who  then  takes possession of  the Soul, and enthrones
her, only allowing her return to earth (Knowledge of the material world) at certain
seasons, in order to attend to the welfare of mankind.

49. (Then the scribe knew the narcissus in his heart; but because it came not to
his lips, therefore was he shamed and spake no more.)

I was seized by the impulse to adore Beauty, and felt ashamed at my  inability  to
write a poem on the spot which should be worthy of the theme.
Nevertheless, this is exactly what he was doing then, writing LXV! But of course, it

was not the scribe who was writing it…Or so the scribe thought.
This kind of  seesaw effect  is  characteristic of  the operation of  the Ahamkara,  or

Ego­making faculty, and must be carefully studied. See and compare LXV v 23­26.

50.  Adonai  spake  yet  again  with  V.V.V.V.V.  and  said:  The  earth  is  ripe  for
vintage; let us eat of her grapes, and be drunken thereon.

50­58. An elaborate Parable in dialogue.
50. The Angel bids the Adept rejoice in certain events which are about to occur on

earth.

51. And V.V.V.V.V. answered and said: O my lord, my dove, my excellent one,
how shall this word seem unto the children of men?

The Adept doubts whether his doctrine will be understood rightly by mankind.

52. And He answered him: Not as thou canst see. It is certain that every letter of
this cipher hath some value; but who shall determine the value? For it varieth
ever, according to the subtlety of Him that made it.

The Angel  agrees;  but  is more  skeptical  still,  suggesting  that  any  event may  be
taken as meaning anything one chooses.
Not exactly this: The Angel rather intimates that messages produced from certain

levels  of  consciousness  are  universal  in  character,  and  can  be  translated  by  the
listener  into  terms  related  to  his  or  her  own  from  a  of  reference  without  thereby
diminishing  their  basic  meaning  or  import.  Such  is  the  case  with  all  A∴  A∴
publications in Class A.

53. And He answered Him: Have I not the key thereof? I am clothed with the



body of flesh; I am one with the Eternal and Omnipotent God.

The  Adept  claims  to  be  able  to  interpret  phenomena  rightly;  that  there  is  one
special  relation  which  is  true,  and  all  others  false.  He  reminds  the  Angel  that  he
realises Himself (as an unique Being always identical with Itself) alike in the lowest
matter and the highest spirit.
As  we  can  see,  Masters  (note  the  use  of  the  capital  H  in  both  pronouns  and

compare with 52) are not any more immune to the symptoms of the Ahamkara than
any  other  kind  of  human  being.  It  is  as  if  Picasso,  indignant,  protested  that  his
pictures had only one legitimate meaning: the meaning that he himself found in them.
Of course, the Angel soon puts his client right.

54. Then said Adonai: Thou hast the Head of the Hawk, and thy Phallus is the
Phallus of Asar. Thou knowest the white, and thou knowest the black, and thou
knowest  that  these  are  one.  But  why  seekest  thou  the  knowledge  of  their
equivalence?

The Angel asks why one who possesses absolute Sight and Lordship and power to
soar  (the Head  of  the Hawk) who  has  creative  energy  able  to  fertilize Nature,  his
mother, sister, and wife (The Phallus of Asar) one who knows the pairs of opposites,
and the fact of their identity, should trouble to calculate the equations which express
the relations between the illusory symbols of diversity.

55. And he said: That my Work may be right.

The Adept replies that he must understand the laws of illusion in order to work in
the world of illusion.
Not exactly: please note the lower­case h of the pronoun. Here it is no longer the

Adept  consciousness,  the  Master  consciousness,  speaking:  it  is  the  mere  initiated
man, ego hurting, who wants  to keep his cake at  the same time that he eats  it. His
explanation is a mere rationalization of his frustration at the fact that apparently he
has no control over his own work.

56. And Adonai said: The strong brown reaper swept his swathe and rejoiced.
The wise man counted his muscles, and pondered, and understood not, and was
sad. Reap thou, and rejoice!

The Angel  replies  that  such  calculations  lead one  to  believe  in  the  reality  of  the
illusions,  to become confused by  their  complex  falsities,  and ultimately, mistrusting
one’s  own  powers,  to  fail  to  act  for  fear  of making mistakes; whereas  it  does  not
really matter what one does, since one set of illusions is just as good as another. The
business of the Adept is to do his Work manfully and joyously, without lust of result
or fear of accident. He should exercise his faculties to the full; the free fulfillment of
their  functions  is  sufficient  justification.  To  become  conscious  of  any  organ  is
evidence that it is out of order.



Actually, the point made is: Do what thou wilt. The scribe is merely sulking, he is
not  really  interested  in  the  equations,  as  another  star  might  be.  Her  serves  a
Magician, not an Accountant.

57.  Then  was  the  Adept  glad,  and  lifted  his  arm.  Lo!  an  earthquake,  and
plague,  and  terror  on  the  earth!  A  casting  down  of  them  that  sate  in  high
places; a famine upon the multitude!

The Adept takes this advice, and puts forth his energy. The apparent result of his
Work is disaster.
Not so: this is the preliminary razing of the old house ere the new one can be built.

The  last  two  world  wars  are  but  preliminary  to  the  establishment  of  the  Law  of
Θελημα upon the earth.

58. And the grape fell ripe and rich into his mouth.

But  the  whole  idea  of  his  relation  with  Mankind  as  a  Redeemer  proves
phantasmagoric. The truth of the matter is that he has “eaten a grape.” i.e., begun to
enjoy the banquet with his Angel proposed in Verse 50. (Cf. CCXX I.31)
The relationship of the Adept to mankind as Redeemer is not phantasmagoric on

this plane. He is a Redeemer; he is the new Christ. But on the plane of the “river of
Amrit” he and his Angel are merely fashioning their boat of mother­of­pearl. These
two “truths” are not exclusive; in fact, the existence of one depends on the existence
of the other.

59. Stained is the purple of thy mouth, O brilliant one, with the white glory of
the lips of Adonai.

Every act of the Adept is really the kiss of his Angel.
Not exactly what  is meant here;  for  the purple of  the grape  juice on  the Adept’s

lips  is  stained  with  the  white  glory  of  the  lips  of  the  Angel.  Better  say  that  every
magickally creative act of the Adept is energized or guided or aided by the spiritual
energy of his Angel. See LXV III.13­17 and the comments thereon.

60. The foam of the grape is like the storm upon the sea; the ships tremble and
shudder; the shipmaster is afraid.

The ecstasy of  the  relation between  the Adept and his Angel  disperses  “normal”
thoughts;  the Ego  fears  to  lose  control  of  the  course  of  the mind.  This  (of  course)
occurs  in  a  less  real  sphere,  that  of  normal  consciousness.  The  Ego  is  justly
apprehensive,  for  this  ecstasy will  lead  to  a  situation when  its  annihilation will  be
decreed so that the Adept may cross the Abyss and become a Master of the Temple.
Remember that  the Ego is not really  the centre and crown of  the individual;  indeed
the whole trouble arises from its false claim to be so.

61. That is thy drunkenness, O holy one, and the winds whirl away the soul of



the scribe into the happy haven.

The  ecstasy  of  the  Knowledge  and  Conversation  of  the  Holy  Guardian  Angel
brings  peace  to  “the  soul  of  the  scribe”  (his  conscious  mind)  by  impressing  such
energy  on  his  thoughts  that  their  normal  conflict  (which  causes  sorrow)  becomes
negligible, just as the personal antagonisms in a cavalry regiment are forgotten in the
excitement of a charge.

62. O Lord God! let the haven be cast down by the fury of the storm! Let  the
foam of the grape tincture my soul with Thy light!

But  the  mind,  knowing  that  the  old  quarrels  will  revive  when  the  ecstasy  has
passed, asks that this anesthesia may be removed. It aspires to enter  into the rapture
with every element of its being, no matter of the pain. It knows that it can never be
truly  content  until  each  separate  fibre  thrill  harmoniously  to  that  supreme
enchantment.

63. Bacchus  grew old,  and was Silenus; Pan was  ever Pan  for  ever  and  ever
more throughout the aeons.

It knows that the lower types of intoxication were excitements, and in stupor and
senility. It demands the Madness of Pan, the building up of every particle of its being
into  a  single  symbol  to  include  All.  This  symbol  is  to  combine  the  intelligence
(omniscience)  of  Man  with  the  omnipotence  typified  by  horns,  and  the  creative
rapture  of  the  leaping Goat.  This  Pan  is  not  intoxicated,  but  wholly  insane,  being
beyond distinction (knowledge) as  including all  in  itself; he is also immune to  time,
since whatever happens can only be within himself; that is, all events are equally the
exercise  of  his  functions,  and  therefore  accompanied  by  rapture,  since  He  has
included all possibilities in His unity so that any change is part of His life, an act of
love under will.

64. Intoxicate the inmost, O my lover, not the outermost!

This is presumable once more the voice of the Angel. He bids the Adept pay less
attention  in  the  future  to  the  transmutation of  gross  impressions  into  the  raptures  of
union. The greater work is to cause the Unconscious to interpenetrate with the Angel.
For  such  is  the  ultimate  Sacrament  is  only  too  liable  to  be  contented  with  the
conscious joy of causing  just  those  thoughts which have always been  the source of
error to glow with purity and splendour at the touch of the Angel. But it is  far more
important to renounce those rewards, ineffably holy and delightful though they be in
order  to  perfect  the  Inmost  Self,  to  purge  it  of  personality  and  unite  it  with  the
Universe, though such Attainment lie too deep for direct conscious apprehension.
In  short,  go  to  the  outermost  places  and  subdue  all  things,  then  yield­and

intoxicate the inmost.

65. So was it — ever the same! I have aimed at the peeled wand of my God, and



I have hit; yea, I have hit.

In a secret code the Adept affirms that he is of the same sex; (so to speak) as his
Angel.  It  is not a union of opposites  to produce a  tertium quid, but  a  realization of
identity, like the return to consciousness from delirium, whose ecstasy bears no fruit
involving  new  responsibilities,  new  possibilities  of  sorrow,  but  is  all­sufficient  to
itself, with neither past nor future. The “peeled wand” is  the creative Energy of  the
Angel, stripped of all veils, pointing to the Zenith, ready and eager to act. The Adept
exclaims with joy that he has aspired to unite himself with this Idea, and has attained.
In short, by  induction, spiritual puberty was achieved. The Angel  is bi­sexual, or

better, omni­sexual. He is a cosmic, or if you prefer, macrocosmic being. In it highest
sense, of course, Pan is Nuit.

…

Thus concludes the description of the relations of the Adept and his Angel so far as
the element of Earth, the concrete and manifest aspect of Nature,  is concerned. The
whole illusion has been destroyed; the bread has become the body of God. Yet this is
but  the  lowest  form  of  existence;  in  the  next  chapter we  shall  understand  how  the
mind­as  distance  from  the  matter  of  thought­is  concentrated  and  sanctified  by  the
Magick of the Adept.

CHAPTER II

The  previous  chapter  describes  the  effect  wrought  by  the  Knowledge  and
Conversation of  the Holy Guardian Angel upon  the outward  appearances of  things
and the sensations caused and the corresponding part of the Soul, Nephesch.
We now  turn  to  the  element  of Air,  the  faculties  called Ruach,  that  is,  the mind

considered as  an  instrument  of  intellectual  apprehension,  a machine  proper  to  the
analysis of impressions and their interpenetration in terms of conscious thought. The
Work of attaining to the Knowledge and Conversation of  the Holy Guardian Angel
being  in Tiphereth,  the Centre  of  the Ruach,  the  result  of  success  is  to  harmonize,
concentrate,  and  glorify  the  medley  of  loose  ideas  which  are  suggested  by  the
meaningless multiplicity of mental concepts.

1. I passed into the mountain of lapis­lazuli, even as a green hawk between the
pillars of turquoise that is seated upon the throne of the East.



Describes the passage of the Divine Consciousness (the Hawk) coloured by  love
(green) into the world of starry space (lapis lazuli, which is blue with specks of gold)
by  a  balanced  path  from  earth  to  heaven  (the  pillars  of  turquoise).  The East  is  the
quarter  attributed  to  Air,  and  the  Hawk  is  there  “seated,”  i.e.  stable,  not  to  be
distracted by whatever thoughts arise in the mind.
The Hawk here, however, does not represent  the Divine Consciousness:  it  is  the

magickal  Self,  which  includes  all  parts  of  the  complex  sthula­linga­prana­kama­
manas which the Magician has already been able to “bring to order”.

2. So came I to Duant, the starry abode, and I heard voices crying aloud.

Being now open to the whole Universe, the Soul hears whatever is spoken. (Air is
the vehicle of sound).
To mix metaphor with objective scientific information is sometimes dangerous. Air

is  not  the  only  vehicle  of  sound,  and  any  way,  in  the  mystical  symbology  of  the
elements, hearing is referred to Akasha. We might say, therefore, that here is spoken
of Akasha Vay, Sub­Element of the Element of Air which is, so to speak, the Root of
emotions  are  referred  to Water.  But  of  course  thought  and  emotion,  in  what  they
interact, partake of the nature of both, and sometimes more, Elements. It must always
be kept in mind­if you will pardon the pun­that this Chapter refers to mind from the
point of view of Spirit, that is, from the point of view of Initiation.

3. O Thou  that  sittest upon  the Earth!  (so  spake a  certain Veiled One  to me)
thou art not greater  than  thy mother! Thou speck of dust  infinitesimal! Thou
art the Lord of Glory, and the unclean dog.

A “Veiled One” (Isis) explains that no individual consciousness can be more than
the  sphere  of which  it  is  born  and which  constitutes  its  environment.  It  is  equally
supreme and vile, these qualities being illusions produced by artificial relations, which
may be chosen at will.
May  be  chosen  at  will  before  incarnation,  and  even  then  within  limits.  After

incarnation,  you  are  bound  by  your  genetic  limitations.  You  can  do  much,  as  in
Initiate; but you are limited by your inherited combination of chromosomes.
This is one of the many reasons­all of them selfish, We assure­why the Adepts are

continuously  trying  to  improve  mankind.  The4  healthier,  subtler,  more  complex
combinations  are  available,  the  greater  the  chances  of  expansion.  Samadhi
experienced by the brain of a 75 IQ is not the same as that of a brain of 300 IQ. Even
if  it happens  to be  the same kind of samadhi. You can’t make a silk purse out of a
sow’s ear. But you can make a beautiful purse out of pig leather, if you are skilful,
and the pig healthy enough before death. In short, you must work with the material at
your disposal, you must accept the fact that this material is basically an animal, and
you must never make the mistake of denying or mortifying or restricting the beast in
you. It must be trained, not broken!

4. Stooping down, dipping my wings, I came unto the darkly­splendid abodes.



There in that formless abyss was I made a partaker of the Mysteries Averse.

The Godhead,  in order  to  realize  itself, must  involuntarily  submit  to  undergo  the
experience of imperfection. It must take the Sacrament which unites it with the dark
glamour of “Evil,” the counterpart of that which exalts the “Sinner” to Godhead.
The  concept  of God  coming  down  into matter  in  order  to  “redeem”  it  is  false,

connected with the psychological hiatus between Chesed and Binah. The fable of the
Fall was invented to explain why man is so unfortunately constituted (from the point
of  view  of  lazy  men,  of  course),  and  to  uphold  the  Father­Image  at  any  cost.  In
reality, the hiatus is due to the fact that man is a Spiritual entity quickening the body
and mind of an animal. There is no physiological connection in the brain between the
faculties  called  the Supernals by  the Qabalists and  the highest  faculty  of  the homo
saps: Chesed. Daath  is  therefore an artificial  construct  (again  the Ahamkara) with
the  purpose  of  making  possible  integration  between  the  God  and  the  man.  Its
inefficiency is due to its very recent apparition. All the faculties related to the higher
Manas  and  to  Buddhi­Manas  are  liable  to  confusion  and  error  at  this  stage  of
evolution, because  they are new, and still at  the experimental stage. And  the  lower
faculties,  left  to  themselves,  work  well  from  a  worldly  point  of  view:  the  man  (or
woman) is happy, contented, prosperous, and dead to the higher life. As soon as the
higher faculties become active, happiness of this sort disappears. The man, no matter
how  brilliant,  proves  incapable  of  providing  his  own  living  or  that  of  his  family;
becomes “anti­social” and quite often ends up in prison or in the asylum. In the land
of the blind the one­eyed man had better run for his life. Check Liber VII II.27­33.
The purpose is to create a human type capable of living the higher life while in the

body of  flesh, and doing  it without  trouble, perturbation or  unnecessary pain. This
purpose may  take Us a  few hundred  thousand  years  yet  to  accomplish,  but  that  is
Our program. Until then.
Why then does God come into matter? To enrich His­Her­Its Experience. And this

enriching of  experience  is  basically  a  selfish  impulse. We are not  trying  to “save”
man. Dammit, We are man. Without Us, there is only the monkey and the blind thing
of slime here, as LXV itself will make clear later on.

5.  I  suffered  the  deadly  embrace  of  the  Snake  and  of  the  Goat;  I  paid  the
infernal homage to the shame of Khem.

It accepts the formulae of: (a) Duality,i.e., life as vibration. (a­1) Death. (a­2) The
illusion  of  Knowledge.  (b)  Exile.  (b­1)  The  Hunger  of  Lust.  (b­2)  Labour.  It
acquiesces in the shame of being a God concealed in animal form.

6. Therein was this virtue, that the One became the all.

The object of this act is to realize the possibilities of one’s unity by representing its
wholeness as an  infinite number of particular  cases,  just  as one might  try  to get  an
idea of the meaning of “poetry” by studying all available poems. None of these can
be more  than  one  imperfect  illustration  of  the  abstract  idea;  yet  only  through  these



concrete images can one get any understanding of what it means.

7. Moreover I beheld a vision of a river. There was a little boat thereon; and in
it under purple  sails was a golden woman,  an  image of Asi wrought  in  finest
gold. Also the river was of blood, and the boat of shining steel. Then I loved her;
and, loosing my girdle, cast myself into the stream.

The river is the stream of thought. The boat is the consciousness. The purple sails
are  the  passions  that  direct  its  course,  and  the woman  is  the  pure  Ideal which  one
seeks to make the constant occupant and the guiding principle of one’s conscious life.
Thus “woman”, though of gold, is only a lifeless image. The river is of blood; that is,
the  current  of  thought must  be  identified with  the  object  of  one’s  like,  not  a mere
medium for reflecting every casual impression.
The boat is of steel; that is, the consciousness must be able to resist the intrusion of

all undesired thoughts. Loving this ideal, the Aspirant frees himself from all that binds
him (shame, selfishness,  etc. — “loosing my girdle”)  and  loses his  ego  in Thought
itself (cast myself into the stream).

8. I gathered myself into the little boat, and for many days and nights did I love
her, burning beautiful incense before her.

He identifies himself with pure consciousness, immune from, yet floating upon, the
course  of  Thought,  and  devotes  himself  to  this  Ideal,  with  poetical  and  religious
fervour.

9. Yea! I gave her of the flower of my youth.

He consecrates his creative energy to the Ideal.

10. But  she  stirred  not;  only  by my kisses  I  defiled  her  so  that  she  turned  to
blackness before me.

This process destroys the superficial beauty of the Ideal. Its purity is corrupted by
the contact of mortality.

11. Yet I worshipped her, and gave her of the flower of my youth.

Despite  the  disappointment,  the Aspirant  persists  in  “love  under will”.  He  gives
himself up utterly to Truth, even now when it seems so dark and dreadful.

12. Also  it  came  to pass,  that  thereby she  sickened, and corrupted before me.
Almost I cast myself into the stream.

The  Ideal  now  breaks  up  into  loathsome  forms,  no  longer  recognizable  as  the
object  of  his  love.  He  is  tempted  to  abandon  her,  and  to  seek  refuge  from
Consciousness  by  drowning  himself  in  those  distracting  thoughts  which  surround
him.



13. Then at the end appointed her body was whiter than the milk of the stars,
and her  lips red and warm as  the sunset, and her  life of a white heat  like  the
heat of the midmost sun.

This despair suddenly vanishes. His ideal appears in its true form, a living woman
instead of a dead image of gold. Her substance is now purer than starlight itself; her
lips — the instruments of her speech and her caresses — are full of life and warmth as
the  sunset —  i.e.,  they  promise  repose,  love  and  Beauty  (Hathor,  goddess  of  the
West).  She  is  alive with  the  pure  energy  of  the  centre  of  the  system  to which  the
Aspirant belongs;  i.e., she  is  the realization of  the creative  idea of which he has  till
now been only one part.

14. Then rose she up from the abyss of Ages of Sleep, and her body embraced
me. Altogether I melted into her beauty and was glad.

The  darkness  of  the  past  disappears  as  his  Ideal  possesses  the Aspirant;  and  his
Ego dissolves in the ecstasy of union with Her; he becomes the essence of all Joy.

15. The river also became the river of Amrit, and the little boat was the chariot
of  the  flesh, and  the  sails  thereof  the blood of  the heart  that beareth me,  that
beareth me.

Now  then  do  his  thoughts  themselves  become  immortal;  his  consciousness  is
understood  to  be  the  vehicle  of  his  physical  life  —  instead  of  vice­versa,  as  the
uninitiate supposes. His passions are no longer symptoms of discontent, but identical
with his  individual  life. There  is  thus no conflict with Nature. The Will  is  itself  the
Self.
This  is  of  course  a  description  of  Integration,  or  Initiation.  Also,  however,  the

whole  operation  is  viewed  from another  plane,  and  according  to  another  possible
formula of Attainment­not the one of the Savior­Adept, of course.
In  each aeon  there  is  an Adept who  is  chosen  to  the Christ  of  the  aeon.  In  this

aeon, he is ΤΟ ΜΕΓΑ ΘΗΡΙΟΝ, 666, who was incarnated as Aleister Crowley. The
choice is karmic, that is to say, cosmic. The Adept is chosen because the complex of
energies which he represents harmonizes best with  the cosmic complex of energies
which provides the magickal currents of the aeon. He is, of course, the Magus of the
Aeon.

16. O serpent woman of  the stars! I, even I, have  fashioned Thee  from a pale
image of fine gold.

My  own  conception  of  Nuit  is  the  result  of  the  Magical  Operation  which  I
performed  to  give  life  to  the  ideal which  I  originally  had  in my  heart,  adored,  and
resolved to realise.
The whole passage describes the process of dealing with any given idea so as to

bring it to perfection.



17. Also the Holy One came upon me, and I beheld a white swan floating in the
blue.

17­26. The swan is the ecstatic Consciousness of the Adept. It is poised in infinite
space, supported by Air — i.e., the medium of thought.
The Holy One came upon me” is an expression with double meaning. In a sense it

means,  “I  was  taken  up  in  samadhi”.  In  another  sense  it  means  that  the
consciousness of the Angel, or guru (a lower case, but the expression is common in
Hindu mysticism), enveloped  the Adept, or  the chela,  thereby stimulating  the  lower
mind into spiritual perception. The effect of  this “overshadowing” depends  entirely
on  the  level  of  development  of  the  overshadowed.  The  more  awake  you  are,  the
ampler the experience resulting from the interpenetration of your aura by the aura of
the Angel. See Liber Samekh and the Scholia thereon.
Do not, either, misunderstand the expression “overshadowed”. It is not hypnotism

or domination or possession, but rather a phenomenon akin to resonance, in which,
if a violin vibrates near another, the cords of the other instrument will tend to vibrate
also.

18. Between its wings I sate, and the aeons fled away.

In Ecstasy time does not count.
Rather say the time flows at a different rate of speed. It counts, but according to

another formula.

19. Then the swan flew and dived and soared, yet no whither we went.

The Ecstasy moves from one sublimity of Joy to another; but there is no progress
possible in perfection, therefore no aim to be attained by such movements.
Again, this state is not “perfection”. Perfection is a limit to which we tend, but the

day  we  believe  we  reached  it  we  are  dead.  Hence  Goethe’s  Faust  and
Mephistopheles.

20. A little crazy boy that rode with me spake unto the swan, and said:

The boy is the human reason, which demands measurement as the first condition of
intelligible consciousness. Aware of time, he cannot understand why all  this motion
has not brought the swan nearer to some fixed point, or how the relation of the point
of origin to its present position is not an ever­present anxiety. He cannot conceive of
motion without reference to fixed axes.
The most interesting point in this is the description of the human reason as “a little

crazy boy”. We have,  therefore, a  faculty  that  is very young and which has not yet
become fully harmonized.

21. Who art thou that dost float and fly and dive and soar in the inane? Behold,
these many aeons have passed; whence camest thou? Whither wilt thou go?



22. And laughing I chid him, saying: No whence! No whither!

I reply that, apprehending the continuum (Nuit) as such, no “space­ marks” exist.
It is utter folly to ask when the Universe began and when it will end, or to ask who

created everything. We are mortal creatures,  that  is, creatures of vibration, and we
perceive the external universe through our instrument of perception, which is vitiated
by its own limitations. Why should things have had to be created? Why should they
have to have a beginning or an end? Actually, the energy which animates us in our
short crawl over the surface of this planet (or our occasional jumps away from it) is
not affected by the transmutations of our flesh. It has existed before we did, and will
continue to exist after we no  longer do. For us  there  is whence and whither, but  if
there is the same for it, it will be according to rather different parameters. All things
are, and have always been, changing. There  is no “Reason”  to  think  that  they not
always will. Theories such as entropy are merely extrapolations of our own sense of
finiteness. Actually,  scientists  are  beginning  to  suspect  that  matter  is  continuously
being created and dying all over the universe. Precisely as human beings, not to say
all other forms of life.

23. The swan being silent, he answered: Then, if with no goal, why this eternal
journey?

The  swan  is  of  course  silent:  Ecstasy  transcends  expression.  Reason  asks  the
motive of motion, in the absence of all destination.
The swan has always been, in toe Orient, a symbol of samadhi. Hence the mystical

title Paramahanse­the Transcendental Swan, that  is,  the mystic who has conquered
Samadhi perfectly.

24. And I laid my head against the Head of the Swan, and laughed, saying: Is
there  not  joy  ineffable  in  this  aimless  winging?  Is  there  not  weariness  and
impatience for who would attain to some goal?

The Adept bringing this thought closes to Ecstasy, laughs, both for pure joy, and as
amused by the incongruous absurdities of “rational” arguments from which he is now
for ever  free, expresses  his  idea  thus: Thus  free  exercise  of  some object  thereby,  it
would imply the pain of desire, the strain of effort, and the fear of failure.
It must be understood that the planes cannot be mixed. On the plane in which we

normally  live,  that  indeed where  the  ‘little  boy’  holds  sway,  the pain of  desire,  the
strain  of  effort  and  the  fear  of  failure  are  normal  mind­kama  states.  It  is  the
perception  that  they are relations, and not absolutes,  that produces  in  Initiates  that
strange (strange to normal mankind, it must be understood) detachment  that makes
them sometimes laugh in situations where other men might cry. Nevertheless we must
act, on this plane of  the ‘little crazy boy’, according to  the rules of  the game,  if we
want to ‘win’ on this plane. This is also what was meant by the early ‘Rosicrucian’
injunction that the brethren were to adopt the clothes and the customs of the country
in which they happened to be travelling at any time.



25. And the swan was ever silent. Ah! but we floated in the infinite Abyss. Joy!
Joy! White swan, bear thou ever me up between thy wings!

Ecstasy remains undisturbed. But the dialogue has caused the Adept to reflect more
deeply  on  his  state  of  bliss,  so  that  the  Ecstasy  becomes  motionless,  realizing  its
perfect relation to the Infinity of the continuum.
The Adept demands that ecstasy shall be constant.

26. O silence! O rapture! O end of things visible and invisible! This is all mine,
who am Not.

Silence  ends  the  imperfection  implied  in  speech —  all words  being  evidence  of
duality, of a breach in Perfection.
Rapture:  the  end  of  the  conflict  between  any  two  things;  they  are  dissolved  by

Love;  and,  losing  the  sense  of  the  Ego  which  caused  the  pain  of  feeling  its
separateness  from  the All,  its  imperfection,  the  release  from  strain  is  expressed  as
rapture.
“O end of all things visible and invisible!” This not only means that all things —

being  imperfect —  are  destroyed,  but  that  this  is  their  true  end —  Τελος —  their
perfection.
“This is all mine, who am Not.” The Adept is now possessed of all  things, being

come to the state called “Not” which contains them all, and of which they are merely
images.
So long as he was a positive Ego, he was one of them, and opposed to them; they

were not his. To make them his he must become the continuum in which all  things
exist  potentially  as  members  of  any  series  that  may  be  selected  to  illustrate  any
desired properties of its Nature.
The state of  ‘Not’ may also be defined as  the Nuptials of Nuit and Hadit, or  the

awakening and interaction of Ajna and Sahashara.

27. Radiant God! Let me fashion an image of gems and gold for Thee! that the
people may cast it down and trample it to dust! That Thy glory may be seen of
them.

The Adept  is moved  to manifest  the Godhead which he has beheld by means of
poetry. He foresees that the vulgar will be enraged, despise his books and stamp them
under foot; but by their thus acting, their eyes will be opened to the glory of the God.
This may mean that my work may reawaken real religious fervour in those who have
lost all faith and vision; their wrath against me will arouse them to realize that at  the
bottom of their hearts there is the instinct that they are spiritual beings.
‘That Thy glory may be seen of them’ is a phrase so awkwardly constructed as to

be interpreted also as “That they may perceive that the glory they see is their own.”
This is obviously on purpose.
Whenever  a  man  says  “I  am God”  he  awakens  the  indignation  of  most  of  his



fellows. They do not  realize  that  this  indignation  comes  from  the  fact  that whether
they worship a God or not, subconsciously they identify their own innermost nature
with Godhead. The indignation actually means: “No, you sonofabitch, you can’t be
God, because I am.” Adepts are therefore usually prudent enough no to declare their
divinity. Friedrich Nietzsche, who  reached Tiphereth only  through his  own genius,
unfortunately  had not  sufficient magickal  training  to  be  discreet,  and went  around
acting and speaking like the incarnation of Dionysus that he was. As a consequence,
he ended his days  in an  insane asylum. The same kind of  fate greeted Ezra Pound
and Wilhelm Reich among others. That such men were sent to insane asylums does
not condemn them, but shames the society in which they happened to move. Ancient
tribes,  being  closer  to  nature,  respect  madmen  and  say,  rightly,  that  they  are
“possessed by  the gods.” Left strictly alone, and being  treated with gentleness and
respect,  people  passing  through  mystical  trances  of  this  sort  will  gradually
equilibrate  their  divers  planes  of  consciousness  and  achieve  a  state  of  integration
much ampler than the one they had before, thereby enriching the life of their society.
Indeed, this is true of most psychological disturbances. Hopeless insanity may be the
result  of  going  through a  spiritual  awakening  amongst  “normal”  people­who  are,
most of them, totally insane (‘a little crazy boy’) as well as immature from the point
of view of the Supernals.

28. Nor shall it be spoken in the markets that I am come who should come; but
Thy coming shall be the one word.

My religious work will not result in my bing acknowledged as the Redeemer: but
men will  admit  that  the Spirit  of  the Sun God Horus  has  breathed  upon  them  and
infused their clay with life.
“Radiant God” is, of course, in any aeon, the God or Goddess ‘enthroned in Ra’s

seat’, and here we are  treating of problems of  the Hierarchy.  In any aeon  there  is
Ra’s viceroy, a minister of Hoorpakraath (that is, a Hierophant of the Magi), and the
Magus of the aeon (sometimes there is more than one, although this will not be the
case  in  the present aeon), who is  the Hierophant of  the Masters of  the Temple. We
are, of course, using thelemic terms and dealing with thelemic classification.
Therion  is  an  Adept  of  such  high  order  that He  is  not  in  the  least  interested  in

being  acknowledged  as Redeemer:  he wants mankind  to  experience  direct  contact
with the Supreme Hierophant, Heru­ra­ha in this aeon. Θελημα has come to lift the
human  race  to  a  degree  hitherto  undreamed  of  civilization  and  spiritual  progress.
Therefore  he  withdraws  into  being  simply  the  Channel  whereby  normal
consciousness may get in touch with that Radiating Force of the Spiritual Sun. (The
viceroy, of course, stimulates Kether­consciousness.)

29. Thou shalt manifest Thyself in the unmanifest; in the secret places men shall
meet with thee, and Thou shalt overcome them.

Horus will be recognized as the explanation of all  those energies of  the Universe
which we  know must  exist,  although  our  senses  cannot  perceive  them. Men  shall



perceive Horus when they explore the mysteries of Nature — e.g., the Unconscious
in Man, or  the structure of  the Atom. He shall compel  them to admit  that He is  the
ultimate principle underlying all manifestation, against their old theories.
(The exact meaning of “Horus” in this passage must be drawn from CCXX Cap;

III.)
We are going a little too far here. Horus is not the ultimate principle underlying all

manifestation: this principle is Nuit. Nevertheless, because of His position as Kether­
Consciousness,  He  will  lead  scientists  and  artists  into  a  greater  perception  of  the
Universe­a perception which will be naturally tinted by the complex of energies that
form the present Aeon of Aquarius­Leo, and tinted by the Nature of the God itself. He
is, in Himself, a Star­gigantic in comparison to normal mankind, an Ipsissimus of the
highest  order. He  is,  also,  the  Absolute Monarch  of  Initiation  in  this  Aeon.  To  go
counter Him is the ultimate failure, and to disobey or disrespect Him is fatal. This is
due to the enormous potential of energy concentrated around His work, of which He
is  the  center  and  point  of  balance.  To  go  against  him  is  to  lose  yourself  in  a
maelstrom of forces which go nowhere and which will tear you apart. And yet­how
dare they who dare touch their spear to this Shield! The God laughs His rapture, and
proves Himself. AL I.28­30.
‘The  secret  places’­the  innermost  hiding  places  in  their  own  souls,  which  they

thought safe from perusal even by their own normal consciousness.

30. I saw a pale sad boy that lay upon the marble in the sunlight, and wept. By
his side was the forgotten lute. Ah! but he wept.

Verses 30­36. The Boy is Ganymede, the eagle, the bird of Jupiter. Here he is an
image of the Adept.
He is pale, as having given his blood to his Work. He is sad, as understanding the

Sorrow of  the Universe.  (His Work has  itself made him aware of  this). He  is  lying
down, as weary and in doubt whether it be worth while to work. He is on the marble;
that is, the hard bare facts of existence, despite all polish, hurt his flesh. He is in the
sunlight; he sees only too clearly into Nature. His Angel shines upon him, but from
inaccessible heights. He weeps; he whose duty is to pour wine for the Gods, can but
shed forth salt water upon the bare ground. He has laid down and even forgotten his
lute. He cannot make music; he has even lost the memory that he could do so of old.

31.  Then  came  an  eagle  from  the  abyss  of  glory  and  overshadowed  him.  So
black was the shadow that he was no more visible.

The  Eagle  symbolizes  the  influence  of  the  Father  of  the  Gods,  also  the  highest
form  of  Magical  Life,  and  the  Lordship  of  Air,  i.e.,  power  to  rule  the  world  of
thoughts. This overshadows him so as to conceal his personality from sight.
The Hawk, the Swan and the Eagle are cognate symbols of Air, but each with a

different type of function. Check The Heart of the Master and the magickal formulae
corresponding to these birds. To each corresponds a type of samadhi also.



32. But I heard the lute lively discoursing through the blue still air.

Thus inspired, he resumes his music joyfully; the air itself becomes still, that is, no
thoughts disturb him, and it is blue, being filled with the spirit of holiness,  love and
purity.

33. Ah! messenger of the beloved One, let Thy shadow be over me!

The Adept invokes the Word of his Angel to silence all personal thoughts.
Not  so:  to harmonize  them,  that  is,  to organize his human  life  from  the point  of

view of Spirit.

34.  Thy  name  is  Death,  it  may  be,  or  Shame,  or  Love.  So  thou  bringest  me
tidings of the Beloved One, I shall not ask thy name.

He  will  accept  this  in  whatever  from  it  may  appear;  whether  death  itself  be
necessary to end the annoyance of the Ego, or Disgrace to make it ashamed to assert
itself, or Love to destroy its ambitions.
This  is  the  equivalent  attitude  to  the  Master  of  the  Temple’s,  who  swears  to

interpret all phenomena as a personal dealing between God and his  soul. Oswald
Spengler put this in terms more apprehensible by abstract intellection when he said:
“Everything of which we are conscious…has  for us a deeper meaning  still, a  final
meaning.  And  the  one  and  only  means  of  rendering  this  incomprehensible
comprehensible must be a kind of metaphysics which regards everything whatsoever
as having significance as a symbol.”

35.  Where  is  now  the  Master?  cry  the  little  crazy  boys.  He  is  dead!  He  is
shamed! He is wedded! and their mockery shall ring round the world.

His “rational” prejudices will presumably ask — in such a case — “What of your
magical ambitions? You are not the Master that you wanted to be; you are simply the
slave of  this Angel  of  yours  ­whatever  that may mean­your  personality  smothered,
your ambitions crushed, your sole occupation to echo his remarks, of which you do
not even approve.”
“You have destroyed your Self;  you have earned  the abuse of  your  friends;  you

have abandoned your career, and tied yourself to a woman’s whims.”
It  is not only  the Adept’s rational prejudices who will  speak  to him so;  the  ‘little

crazy boys’ indicates all normal minds around him, echoed in or echoing his own.

36. But the Master shall have had his reward. The laughter of the mockers shall
be a ripple in the hair of the Beloved One.

The Adept admits  that his body and mind,  left  to  their  fate, have met with  those
disasters. But the intimacy with his Angel to attain which he deliberately dismissed all
care of his personal affairs justifies his conduct; and the reproaches of his intellectual



ideas are not raised as such: they are to him a stirring of the hair of the Beloved One
(radiant energies of the individuality of the Angel) that is, they call his attention to one
of His Glories.
If it were only this, we would be bound to accept that the relationship Adept­Angel

is one of sheer slavery and vampirism. The truth  is  to be  found  in Chapter  I.41­46
and the Commentaries thereon. What the Adept is trying to attain is beyond th grasp
of the ‘little crazy boys’. To them he is a fool carrying an empty sack and assaulted
by wild beasts, nose turned up into emptiness and an abyss gaping at his feet. Yet this
is the Fool of the Taro, the First Emanation of Kether, the Perfect. See AL I.45
Once  the Work  has  been  accomplished,  however,  the  Adept must­if  he  still  has

time  left  in  that  particular  existence­consolidate  his  gains  on  the  lower  planes  too.
See AL II.24

37. Behold! the Abyss of the Great Deep. Therein is a mighty dolphin,  lashing
his sides with the force of the waves.

37­44. This passage is a parable with several applications.
I. It describes the method of attaining Concentration by “the Ladders” (See Liber

Aleph).
II. It indicates how to deal with people whom one wishes to initiate.
III. It gives a method for passing from one state of mind to another at Will.
The main idea in all three matters is that one must apply the appropriate remedy to

whatever  malady  may  actually  exist,  not  some  ideally  perfect  medicine.  The  first
matter must be brought step by step through each stage of the process; it is useless to
try to obtain the Perfect Tincture from it by making the Final Projection.
IV. It describes the whole course of Initiation.
These four meanings demand detailed exposition, verse by verse.
37. I. The Abyss is the Mind; the Dolphin the uneasy Consciousness.
II. Men are ruled by pride and other passions
III. The dolphin signifies any state of mind that is uneasy, ill​content, and unable to

escape from its surroundings.
IV. The dolphin is the profane.

38. There is also an harper of gold, playing infinite tunes.

I.  The  harper  is  the  teacher  whose  praise  of  the  Path  of  the  Wise  induces  the
profane  to  seek  initiation; he  is  the Guru who stills  the mind by making  it  listen  to
harmonious sounds, instead of torturing itself by thinking of its pains and its passions.
These sounds are produced by mechanical means; they refer to practices like Asana,
etc.
II. They are best reached by praise of beauty, shown in its most glittering dress.
III.  Cure  this  by  reflecting  that  it  is  the  material  of  Beauty,  just  as  Macbeth’s



character,  Timon’s misfortune,  etc.  gave  Shakespeare  his  chance. Make  your  own
trouble serve your sense of your own life as a sublime drama.
IV. Realizing his evil state, and delighting in the prospects offered by initiation, he

(39) renounces all and becomes a pure Aspirant.

39.  Then  the  dolphin  delighted  therein,  and  put  off  his  body,  and  became  a
bird.

I. Freed from its grossness and violence, the consciousness aspires to lofty ideals. It
is, however, unable to keep quiet, and has little  intelligence. It  is  trained by hearing
the harmony of life — breath inspiring a reed, instead of muscle agitating metal. This
refers  to  Pranayama,  but  also  to  apprehending  that  inspiration  is  in  itself  more
fluttering; it must learn the art of using every breath to produce harmony.
II. 39­40. When taught to aspire, and clean of the baser appetites,  teach them the

seven sciences.
III. Your thought will thus become lyrical; but this will not satisfy your need. You

will feel the transitory nature of such a thought.

40. The harper also laid aside his harp, and played infinite tunes upon the Pan­
pipe.

I. 40 ­ 41. The consciousness now acquires divine and human completeness. (41):
The  faun  symbolized  firm  aspiration,  creative  power,  and  human  intelligence.  The
wings of ideal longing are laid down; the thought accepts the fact of its true nature,
and aims only at possible perfections.
III. Transform it by looking at it as a necessary and important fact in the framework

of the Universe.
IV. He learns that the Adept is not a perfection of what he feels to be the noblest

part of him, but a Microcosm.

41.  Then  the  bird  desired  exceedingly  this  bliss,  and  laying  down  its  wings
became a faun of the forest.

II. 41­42. Having  instructed  them  till  they are  really  complete  and  ready  for  true
initiation, tell them Truths.
III. The lyrical exaltation will now pass into a deep realization of yourself and all

that concerns you as an Inhabitant of Nature, containing in your own consciousness
the elements of the Divine, and the Bestial, both equally necessary to the Wholeness
of the Universe. Your original discomfort of mind will now appear as pleasant, since,
lacking that experience, you would have been eternally the poorer.
IV. He completes the formation of himself as an image of the All.

42. The harper also laid down his Pan­pipe, and with the human voice sang his
infinite tunes.



I. It now hears the harmony of the Universe as expressed in the human voice; that
is, as articulate and intelligible, so that every vibration, besides its power to delight the
senses,  appeals  to  the  soul.  This  represents  the  stage  of  concentration when,  being
fixes  in  meditation  upon  any  subject,  one  penetrates  the  superficial  aspect  and
attempts to reach its reality, the true meaning of its relation with the observer.
III. Now interpret that experience “as a particular dealing of God with your soul.”

Discover an articulate explanation of it: compel it to furnish an intelligible message.
IV. 42­43. He then understands all Things, and at last becomes the All.

43.  Then  the  faun was  enraptured,  and  followed  far;  at  last  the  harper  was
silent, and the faun became Pan in the midst of the primal forest of Eternity.

I. The final stage is reached. All possible positives are known to be errors from the
Negative. There is Silence. Then the faun becomes the All. Gone is the limited forest
of secondary ideas in which he once dwelt, and left in order to follow the Word that
enchanted him. He is now in the world of Ideas whose nature is simple (primal) and
are not determined by such conditions as Time. (A tree is an idea, being phallic and
bearing branches.)
II. Once they are on the Path, be silent; they will naturally come to Attainment.
III.  Follow  up  this  train  of  thought  until  you  enter  into  Rapture,  caused  by  the

recognition of  the fact  that you — and all else are ecstatic expressions of a sublime
Spiritual spasm, elements of an omniform Eucharist. Truth, no matter how splendid,
will  now  lose  all  meaning  for  you.  It  belongs  to  a  world  where  discrimination
between Subject and Predicate is possible, which  implies  imperfection; and you are
risen above it. You thus become Pan, the All; no longer a part. You thrill with the joy
of the lust of creation, become a virgin goddess for your sake. Also, you are insane,
sanity  being  the  state  which  holds  things  in  proper  proportion;  while  you  have
dissolved all in your own being, in ecstasy beyond all measure.

44. Thou canst not charm the dolphin with silence, O my prophet!

I. Practice Elementary Yoga until you are perfect: do not try to attain Nibbana till
you know how.
II. Many are the virtues of Silence: but who so is vowed to help men must  teach

them the Next Step.
III.  Do  not  attempt  to  cure  a  fit  of  melancholy  by  lofty  ideas:  such  will  seem

absurd, and you will only deepen your despair.
The profane cannot  imagine what  the Masters mean when  they work with  those

nearest to them.

45.  Then  the  adept  was  rapt  away  in  bliss,  and  the  beyond  of  bliss,  and
exceeded the excess of excess.

45­49. This passage describes the Adept’s reaction to Rapture. The main point  is



that all articulate description is futile.
45. Extravagant phrases attempt to record the Event.
Not  so  extravagant:  they  intimate  bliss,  and  then  transcendence  of  the  normal

limits of consciousness into another state where parameters cannot be found.

46. Also his body  shook and  staggered with  the burden of  that bliss  and  that
excess and that ultimate nameless.

The Physical body, its nerves trying to react sympathetically to the experience, and
being charged beyond their capacity is stricken.
This is one of the reasons why the Aspirant is urged again and again to increase

the strength and health of his physical body. See the Tasks of the Grades, and See AL
II.70

47. They cried He is drunk or He is mad or He is in pain or He is about to die;
and he heard them not.

The observer (others, or his own rational mind) misunderstands what is happening.
Please note the capital H and the small h in the verse. These variations are always

very important and meaningful in Class A publications.

48. O my Lord, my beloved! How shall I indite songs, when even the memory of
the shadow of thy glory is a thing beyond all music of speech or of silence?

All this is altogether beyond expression.

49. Behold! I am a man. Even a little child might not endure Thee. And lo!

Even the innocence of a child could not endure the impact of the Angel. A man,
having fixed ideas of truth, finds it terrible when they are all shattered, as they are in
this experience.

50.  I was  alone  in  a  great  park,  and  by  a  certain  hillock was  a  ring  of  deep
enamelled grass wherein green­clad ones, most beautiful, played.

50­52. The park  is  the world of well­planted and carefully  tended  Ideas:  such as
the scholar and the Man of Letters enjoy. Here I found a place where I could exalt
myself  (the  hillock).  Thereby  was  a  ring  (my  poetry)  in  which  were  fairies  (my
character, my phrases, my rhythm, etc.)

51. In their play I came even unto the land of Fairy Sleep. All my thoughts were
clad in green; most beautiful were they.

Playing thus, I reach a state of poetic ecstasy (Fairy Sleep). Here I was happy.

52. All night they danced and sang; but Thou art the morning, O my darling,



my serpent that twinest Thee about this heart.

But all this took place during the night: my highest poetic rapture is as darkness to
the light of the Knowledge and Conversation of the Holy Guardian Angel.

53. I am the heart, and Thou the serpent. Wind Thy coils closer about me, so
that no light nor bliss may penetrate.

I  am  the  feminine  sense  that  accepts  the  embrace  of  the male H.G.A.  I  demand
closer contact:  even  the  light and bliss of Rapture  distract me  from  the Union with
Him.

54. Crush out the blood of me, as a grape upon the tongue of a white Doric girl
that languishes with her lover in the moonlight.

His presence must leave me no light of my own.
Readers  may  consider  the  juxtaposition  of  blood,  grape  and  girl  as  a  poetic

metaphor,  and  it  may  be  so;  however,  it  can  also  be  a  unification  of  several
memories into a ‘ripple of His hair’. This  is a difficult subject and caution leads us
not  to encourage  the overly  imaginative by enlarging on  it at present. We refer  the
serious student  to LXV I.33­40, LXV II.30­33, LXV III.40­46, LXV IV.7, LXV V.47
and the Commentaries thereon.

55. Then let the End awake. Long hast thou slept, O great God Terminus! Long
ages hast thou waited at the end of the city and the roads thereof. Awake Thou!
wait no more!

The End means “The True Self.” Terminus is the Phallic Stone which lies beyond
the mind (city) and its thoughts (roads). By this Union with the Angel I hope to come
to the True Self, the fixed eternal creative individual.
This “fixedness” is of course in relation to the Smooth Point, center of the complex

of energies called ‘star’.

56. Nay, Lord! but I am come to Thee. It is I that wait at last.

Having attained the Knowledge and Conversation of the Holy Guardian Angel (by
a male effort so to speak) the Adept become receptive, feminine, patient, surrendering
his will wholly to that of his Angel.
The result of this surrender is the awakening of the True Will. See AL I.61 And see

the  corresponding  paragraphs  in  Liber  NV.  It  would  be  possible  to  explain
intellectually  this  apparent  paradox,  but  we  prefer  to  recall  the  image  of  the
resonating violin. The Angel is doing His Will; the surrender of the Adept impels him
in the direction of his own true orbit. See AL I.45­48 and the Commentaries thereon.

57. The prophet cried against the mountain; come thou hither, that I may speak
with thee!



57­60. It is equally vain to summon what one wants, or to go to seek it. To do so is
to assert its absence, and the truth is that it is with one all the time, if one will but kill
out one’s restlessness.

58. The mountain stirred not. Therefore went the prophet unto the mountain,
and spake unto  it. But  the  feet of  the prophet were weary,  and  the mountain
heard not his voice.

59. But I have called unto Thee, and I have journeyed unto Thee, and it availed
me not.

60. I waited patiently, and Thou wast with me from the beginning.

61. This now I know, O my beloved, and we are stretched at our  ease among
the vines.

Realizing this, effort is at an end: one has only to enjoy.

62. But  these  thy prophets;  they must cry aloud and scourge themselves;  they
must cross  trackless wastes and unfathomed oceans;  to await Thee  is  the end,
not the beginning.

As  things  are,  though, one  is  so  constituted  as  to be unable  to  rest  in  simplicity.
One must go through the mill in order to learn how to wait!
The problem arises from the fact that the mind­which, by the way, is very strictly

connected  with  the  Ahamkara­is  a  new  faculty,  just  developed.  The  simplicity  to
which  A.C.  refers  is  not  the  simplicity  of  absence  of  data,  but  the  simplicity  of
harmonization of every single part of one’s mind into an integrated, living whole. In
order  to  achieve  this,  the  mind  must  ‘go  to  the  outermost  places  and  subdue  all
things.’

63. Let darkness cover up the writing! Let the scribe depart among his ways.

The consciousness of the scribe, hitherto required that he might record the sayings
of that part of his Being which we call “the Adept” and of his Angel, is now released
to attend to its normal affairs.
These ‘normal affairs’, nevertheless, are not  the affairs of a ‘normal man’, since

the scribe’s mind is an initiated mind.

64. But thou and I are stretched at our ease among the vines; what is he?

The Adept and his Angel  remain reposing  in Rapture:  they do not cease  to exist
when the scribe no longer perceives them. On the contrary, he seems rather unreal to
them.
This is one of the reasons why the Angel orders the Adept­Consciousness to ‘speak

often’ to its servant in LXV I.30­31. Unless contact is kept, the scribe runs the risk of



losing himself  in  the amorphous phenomena of  the material world, which can only
acquire meaning from the point of view of Spirit.

65. O Thou beloved One! is there not an end? Nay, but there is an end. Awake!
arise! gird up thy limbs, O thou runner; bear thou the Word unto  the mighty
cities, yea, unto the mighty cities.

Union  with  his  Angel  is  not  the  sole  goal  of  the  Adept.  There  is  “an  end,”  a
Purpose proper to his individuality.
The Angel therefore bids him withdraw from the Trance of Union. He is to assume

the form of Hermes (runner — Word­bearer) and deliver the Word entrusted to him to
the “Mighty cities.” This may mean “to the greatest minds of the world.”
It will be noted that the Adept echoes the question of the ‘little crazy boy’.
The  same  answer  is  given,  there  is  no  end  to  rapture;  but  there  is  an  ‘end’­a

purpose­in  it.  This  is  related  to  the  Magickal  Oath  of  the  A∴  A∴,  whose  every
member  is  pledged  to  help  the  evolution  of  mankind.  The  Adept;  must  impart
information; not only  the scientific method, but also  the scientific ethics of  free and
full imparting of information openly to all, are Our way.

CHAPTER III

This chapter is attributed to Water; it deals with the preliminary reflections of Truth
as  apprehended  by  intuition,beyond  any  intellectual  apprehension;  and  with  the
nature of the Understanding and the sexual instinct.
The  Element  of  Water  is  of  course  identified  with  Emotions  and  Feelings.

Passions, although they partake of water, are initiated by the element of Fire. Thus
the problems (and the solution thereof) of kama, prana and sthula sharira are more
especially treated here. Manas is involved only insofar as the intellect is affected by
Apas.

1.  Verily  and  Amen!  I  passed  through  the  deep  sea,  and  by  the  rivers  of
running water that abound therein, and I came unto the Land of No Desire.

1­2. The sea is the Sensorium of the Soul, and the currents his tendencies — those
activities  in  which  he  finds  pleasure.  Until  one  has  passed  through  the  totality  of
possible experience (as divined by estimation of the actualities available in one’s own
case) one cannot reach the state in which all Desire is recognized as futile. Only when
this  is  fixed  can  one  perceive  the  Unicorn­  Μονοκερως  de  Astris­the  single  pure
Purpose (it is white) whose name is written in the way now to be explained.
The  collar  represents  completeness­the  “infinity”  or  “eternity”  symbolized  by  a

ring. It is round the neck, i.e., the seat of knowledge (Death­the Visuddhi cakkra) and



made of silver­the metal of the Virgin Isis­Urania, who informs Pure Aspirations. The
name of this Unicorn (whose horn signifies the creative power) is “The Green Line
winds about  the Universe.” Note  the  etymology of Viridis,  connected with vir  and
vis; also the idea of gyrat, reminding one of the aphorism “God is He with the Head
of  the Hawk, having a  spiral  force.” The Green  Line,  here  chosen  to  connote  the
Limit of  the Universe, suggests  the Girdle of Venus. The boundary of Existence  is
thus not a fixed idea, but an ever­growing Vegetable Principle of Life, of the nature
of Love. Summing up the doctrine, one may say that the intelligible expression of the
pure creative Idea is the omniform principle of Growth.

2. Wherein was a white unicorn with a  silver collar, whereon was graven  the
aphorism Linea viridis gyrat universa.

3. Then the word of Adonai came unto me by the mouth of the Magister mine,
saying: O heart that art girt about with the coils of the old serpent, lift up thyself
unto the mountain of initiation!

The  Angel  then  speaks  to  the  human  consciousness  of  the  Adept  through  the
medium  of  his  Initiated  Self  —  otherwise  he  could  not  understand  so  exalted  a
message. He bids  the man as a man (the heart, Tiphereth,  the seat of  the conscious
Ego) acquire the point of view of the Initiate. The old serpent represents the natural
Desire, which is the “cause of Sorrow,” binds man to grovel in the dust, and unites
him with base animal life.
See LXV ii 5. The message is given through Binah, that is, Buddhi itself: the Angel

is communicating at a very high level. As to grovelling in the dust, and base animal
life,  that  is part of man; only,  the  Initiate must  turn  these  forces  into Service  to  the
Higher Faculties. When the Eqyptian Initiate said ‘There is no part of me that is not
of  the Gods’, he did not mean by this  that his material body, his etheric and astral
bodies, his lover manas, his vitality and his passions had suddenly become divine in
the  sense  of  transcending  the  planes  where  they  normally  functioned.  He  meant
simply that all his faculties were geared to the purpose of the Gods, that is to say, his
True  Will  was  being  done  without  interference  from  any  part  of  his  being;  and
therefore saying this he was stating that he was God Made Flesh. And so does  the
priest mean it  today when he says these words during  the Gnostic Mass (See Liber
XV).

4. But I remembered. Yea, Than, yea, Theli, yea, Lilith! these three were about
me from of old. For they are one.

Than, Theli, and Lilith are three serpentine forms described in the Qabalah. Than is
really Tanha — no pun is suggested, but Th is the letter of Matter, and N represents
the  reptilian or  piscian  idea of Life.  It  is  connected with  the  “Gluten  in  the blood”
which von Eckharthausen calls “the body of sin.”
Theli:  li  means  secret  satisfaction  —  an  idea  connected  with  shame.  Lilith:  li

reduplicated and so become tedious ending in material darkness.



Than and Tanha: there is no pun involved, but simply a direct derivation, just as
Satan, the Enemy, and SANATANAS, the Eternal, titles of  the Suns of  the Trimurti.
Contact between  the Jews and  the Eastern systems was always  feared by  the Jews
because of their great emphasis on monotheism and their centuries of conditioning to
the worship of’Jehovah’, with attendant punishments for default.
From the point of view of the Initiate, every movementof semen, or every passion,

or  every desire,  or  every  feeling  that  is  not  directly  concentrated on Service  to  the
Highest is a breach of Chastity­the most important of the Virtues of an Adept, since
the  sexual  instinct  connects  all  the  lower  faculties  directly  with  the Higher.  Those
Serpentine forms represent thus waste of Kundalini, which is the famous ‘sin against
the Holy Ghost’. It is a waste of your Life Force itself.
Let it be understood that common men are not affected by this ‘sin’. Their normal

fate is to be born, live and die. Their troubles begin the moment they take the Oath of
Aspiration. It  is not exactly that they are swimmin against the tide­not in this Aeon,
fortunately. But they were floating along, and now they are trying to swim and thus
go forward faster than their fellows. Energy must be saved, because it is needed for
the extra effort  that Initiation costs.  If you waste  it, you waste your substance itself.
Thus Prudence  is  sister  to Chastity,  nay,  its  twin,  nay,  they  are  both  the  self­same
Virtue! See Atu IX in the Taro, and Chapter 53 of Liber Aleph.

5. Beautiful wast thou, O Lilith, thou serpent­woman!

5­12.  The  Adept  analyses  this  Demon­Queen  of  his  Nephesch.  He  recalls  her
sensory appeal, and notes that, the dissolution of all things being inevitable, the love
of them leads to sorrow and destruction. In verses 11­12, furthermore, he shows that
apart from all considerations of time, the nature of this Desire, properly apprehended,
is corruption.

6.  Thou  wast  lithe  and  delicious  to  the  taste,  and  thy  perfume  was  of  musk
mingled with ambergris.

7. Close didst thou cling with thy coils unto the heart, and it was as the joy of all
the spring.

The nature of “Love” should be studied in Little Essays Toward Truth, chapter of
the same name, particularly the last paragraph. It cannot be too well understood that
all manifestations of human love, even the most lyrical, the happiest, the purest, the
ones  that  all  churches,  from  the  Roman  to  the  Buddhist,  all  States,  from  Italy  to
China,  approve  the  “sanctify”  with  ceremonies  and  laws,  are  simply  the
convolutions  of  the  old  serpent,  the  activity  of  an  animal  instinct,  the  grunts  and
contortions, shomewhat refined in appearance no doubt, of the great apes.

8. But I beheld in thee a certain taint, even in that wherein I delighted.

The Curse of the Oath. This taint is totally invisible to normal mankind. You have
to have the seeds of higher endeavor in you to sense it.



9.  I  beheld  in  thee  the  taint  of  thy  father  the  ape,  of  thy  grandsire  the  Blind
Worm of Slime.

That is, of the animal ancestors of the bestial half of our race. Compare LXV II.3­5
and the Commentaires thereon.

10. I gazed upon the Crystal of the Future, and I saw the horror of the End of
thee.

The end here means both the purpose of this force, which is purely animal, and the
consequence of yielding to it, which is severance form the Higher Faculties.

11. Further, I destroyed the time Past, and the time to Come — had I not the
Power of the Sand­glass?

12. But in the very hour I beheld corruption.

13. Then I said: O my beloved, O Lord Adonai, I pray thee to loosen the coils of
the serpent!

13­14.  It  is  useless  to  ask  the  Angel  to  free  the  Adept  from  such  coercion;  his
magical force, which is necessary for this Work, is prevented by Desire from so much
as beginning.

14.  But  she  was  closed  fast  upon  me,  so  that  my  Force  was  stayed  in  its
inception.

This  is  a  very  important  point:  it  is  useless  to  ask  your Angel  to  do  for  you  the
things  that  you  must  do  yourself.  The  Angel  is  not  a  master  with  a  slave,  or  a
puppeteer with his puppets: he is a Teacher to whom the Law of Θελημα is foremost.
“So with thy all; thou has no right but to do thy will.” (AL I.42)

15.  Also  I  prayed  unto  the  Elephant  God,  the  Lord  of  Beginnings,  who
breaketh down obstruction.

The  Adept  invokes  Ganesha,  who  represents  the  power  of  breaking  down
obstructions. The  elephant,  “the half­reasoner with  the hand,”  is  the moral  force  in
man, partly intelligent and docile to the control of its Spiritual Master.

16. These gods came right quickly  to mine aid. I beheld them; I  joined myself
unto them; I was lost in their vastness.

This moral force brought into action, the Angel also becomes an efficient assistant,
and the constraint of Desire disappears altogether.

17. Then I beheld myself compassed about with the Infinite Circle of Emerald
that encloseth the Universe.



The Adept now realizes himself as bounded only by the Green Line of verse 2.
You  will  ntoe  that  the  Serpentine  Force  is  the  same,  but  now,  so  to  speak,  the

magnetic poles have been changed. In essence, the Blind Worm of Slime is also the
worm of Hell, Hadit, which is Life, and the giver of Life. Kundalini is sent from the
Muladhara up, which is enough to transofrm it form the Demon­Queen Lilith into a
Manifestation of Nuit. It is not the material at hand that is important, but what you do
with it; or rather, it is not the material at hand which is malignant or “evil”, but you
who surrender your lower self to gross indulgence.

18.  O  Snake  of  Emerald,  Thou  hast  no  time  Past,  no  time  To  Come.  Verily
Thou art not.

This Line is recognized as equivalent to the Negative — to Nuith Herself.

19. Thou art delicious beyond all taste and touch, Thou art not­to­be­beheld for
glory, Thy voice is beyond the Speech and the Silence and the Speech therein,
and Thy perfume  is  of  pure  ambergris,  that  is  not weighed  against  the  finest
gold of the fine gold.

19­20.  This  idea  of  Pure  Love  is  free  from  all  bonds;  it  gives  the  true  utmost
gratification;  its  perfume  (spiritual  significance)  is  not  mingled  with  any  imperfect
conception. (Ambergris is the perfume of Kether; musk refers to Love in a somewhat
animal sense.)

20. Also Thy coils are of infinite range; the Heart that Thou dost encircle is an
Universal Heart.

The Angel also is identified with this Green Line, and thereby the consciousness of
the Adept expands to include the Universe.

21. I, and Me, and Mine were sitting with lutes in the market­place of the great
city, the city of the violets and the roses.

21­26. The idea of the Ego must not be used to unite the experience of the Adept.
The music of life ceases (in such a case) whenever doubt darkens, trouble disturbs, or
time  wearies  the  consciousness.  The  Adept  must  lose  himself  wholly  in  the
consciousness of his Angel, which is beyond all such limitations and immune to all
attachments — for He is not to be expressed by any fixed Image, such as might be
destroyed.
This is not exactly what is supposed to be done. The idea of the Ego must be used

to unite the experience of the Adept below the Abyss; it is impossible to function as a
human being without  the Ahamkara.  It  is  for  this  purpose  that  the Ahamkara was
constructed. But  the  consciouysness of  the Ego must be  realized as a  convenience,
and  as  relative,  not  an  absolute.  The  normal  lines  unting  Kama,  Manas  and
Ahamkara  must  be  dissolved  and  replaced  by  new  lines­the  lines  of  Initiation.  In
short,  old  synapses  must  be  dissolved  in  the  brain,  and  new  synapses  must  be



established.
The Crossing of the Abyss (which may be done in two planes,  that of  the Manas

and  that  of  Kama,  which  are  treated  respectively  in  Liber  Os  Abysmi  and  Liber
Cheth;  and,  in  order  that  the  Master  of  the  Temple  may  function  efficiency,  both
crossings must take place, though not necessarily at the same time) is the dissolution
of the mortal ego, or the ego of  the lumar man, and the creation of something  that
cannot any  longer be called ego, but  is  the consciousness of  the  solar man, or  the
“Body of Glory”. The Ahamkara  still  exists,  and  still  functions;  but  now  the mind
knows  itself as an  instrument and mediator­a “scribe”­and  the Kama no  longer  is
attached to the reactions of the Ahamkara.
“I”­the active aspect of the Ahamkara. “Me”­the passive aspect of the Ahamkara.

“Mine”­the attachment to anything below the Abyss, possible only when some part
or  another  of  the  Ahamkara  becomes  static,  either  through  lack  of  energy  at  that
spot,  or  through  the  formation  of  energy  knots­complexes,  as  the  psychoanalysts
would say.
“The city of the violets and the roses” is, of course, the mind of Aleister Crowley,

which is thus splendidly described.

22. The night fell, and the music of the lutes was stilled.

Doubt arises: “If Will  stops and cries Why,  invoking Because,  then Will  stops &
does nought.” Compare LXV I.54­56.
Note  that although only “I”  is “under attack”, all  three  lutes are  stilled. This  is

due to Attachment; each function of the untrained Ahamkara reacts upon the other.

23. The tempest arose, and the music of the lutes was stilled.

The  tempest  represents  either  anger,  fear,  or  some  other  passion,  being  a
turbulence  of  Kama  arisen  from  the  sensitiveness  of  the  Ahamkara  to  whatever  it
interprets as an “attack” against its integrity.

24. The hour passed, and the music of the lutes was stilled.

“Mine”  is  a  necessary  concept  only  insofar  as  the  Ahamkara  must  study  a
determined fact to convey information to Buddhi. Any memory of th brain is a case of
“Mine”. But attachment to possessions, be they of any sort, is a vice of the untrained
Ahamkara. Obviously the hour must psas, that is, the Universe must flow. Nothing is
permanent in the Universe.
There is an apologue, narrated if I am not mistaken by Swami Vivekananda, of a

yogi  who  saw  a  raj  seated  by  a  private  like  in  fron  of  his  castle  and  loosing  his
loincloth  and  depositing  it  on  the  steps  to  the  castle  went  and  bathed  in  the  lake
without previosly asking permision of the owner. After his bath the yogi, still naked,
approached the raja nd began  to upbraid him for his attachment  to possissions. At
this point both perceived  that  the  castle had caught  fire. The  yogi went  running  to
save his loincloth from the flames; the raj remained seated and contemplated the fire.



In  the  nomenclature  of  the  Book  of  the  Law,  the  raj  was  a  King;  the  yogi  was  a
beggar trying to hide hi poverty.

25. But Thou art Eternity and Space; Thou art Matter and Motion; and Thou
art the negation of all these things.

Again, resonance is the key. By concentrating on the Angel, the Adept learns how
to reorganize the Ahamkara so that it will report truly and interfere not.

26. For there is no Symbol of Thee.

Compare LXV I.7­11

27. If I say Come up upon the mountains! the celestial waters flow at my word.
But thou art the Water beyond the waters.

27­30. The Adept learns to control all varieties of image with present themselves,
and to create any he may wish, but his Angel represents the Ideal which is his limit in
this matter. All ideas of which he may be capable are comprised in the nature of his
Angel.
This  point  is  debatable  and,  in my  opinion,  correct  only  relatively  to  each  Step

inInitiation. But  in  these matters  it  is Experience  that  counts. Let  each  find out  for
himself. Certainly all ideas of which the Adept is capable at present are comprised in
the nature  of  his  Angel.  But  human  stars  grow.  The  Angel  also  grows.  Lee  Liber
A’ash, verse 16.

28. The red three­angled heart hath been set up in Thy shrine;  for  the priests
despised equally the shrine and the god.

29. Yet all the while Thou wast hidden therein, as the Lord of Silence is hidden
in the buds of the lotus.

28­29. These verses are especially obscure, and must to a certain extent so remain.
For they contain an allusion to the most secret and critical issue of the Magical career
of TO MEGA OHPION. “The red three­angled heart” is the peculiar symbol of Ra­
Hoor­Khuit;  and  the  Prophet  objected  to  accepting  the  Book  of  the  Law,  which
proclaims Him,  as  being  incompatible  with  his  Oath  to  attain  the  Knowledge  and
Conversation of his Holy Guardian Angel. Not until nineteen years later did he fully
realize that the Holy Guardian Angel was concealed in this symbol Ra­Hoor­Khuit.
The “priests” seem here to represent the Secret Chiefs of the A∴ A∴ who executed
their purpose of establishing the Law by means of TO MEGA OHPION in complete
disregard  of  his  personal  ideas  of  what  his  Work  (Shrine”)  and  the  object  of  his
adoration (“god”) might be. The metaphor at the end of verse 29 reminds us that the
lotus  (Isis­Nature)  conceals  beneath  it  outward  semblance,  the  secret  perfections  of
the Child.



30. Thou art Sebek the crocodile against Asar; thou art Mati, the Slayer in the
Deep. Thou art Typhon, the Wrath of the Elements, O Thou who transcendest
the  Forces  in  their  Concourse  and  Cohesion,  in  their  Death  and  their
Disruption. Thou art Python, the terrible serpent about the end of all things!

The Holy Guardian Angel is now further identified not only with cognate symbols
like  Ra­Hoor­Khuit,  but  with  ostensibly  hostile  glyphs.  He  is  to  be  found  in  all
phenomena soever.
Else the Oath of the Master of the Temple would be a mockery.

31. I turned me about thrice in every way; and always I came at  the  last unto
Thee.

31­32. In whatever direction the Adept chooses to move, he must come eventually
to his Angel. All that he sees is but a veil upon His Face.

32. Many things I beheld mediate and immediate; but, beholding them no more,
I beheld Thee.

33. Come  thou, O beloved One, O Lord God of  the Universe, O Vast One, O
Minute One! I am Thy beloved.

33­36.  This  passage,  purely  lyrical,  requires  no  special  comment.  It  asserts  the
ultimate identity of all Ideas with the Angel, including himself, whom he recognizes
as  united  with  Him  in  the  triune  relation  of  Father,  Ruler,  and  Bride­groom,  the
source of his Being, the determinant of his Will, and the inspiration of his Joy and his
Fertility.
No passage of a Holy Book of Θελημα is “purely lyrical”. Lord God the Universe:

Heru­ra­ha. Vast One: Nuit. Minute One: Hadit. The Angel,  therefore, exists  in all
these. Comprehends all these. Is all these.

34. All day I sing of Thy delight; all night I delight in Thy song.

This  refers  to  a  very  high  grade  of  Initiation, which  very  few Adepts  are  as  yet
capable of keeping permanently in manifestation while in the body of flesh.

35. There is no other day or night than this.

36. Thou  art  beyond  the  day  and  the  night;  I  am Thyself, O my Maker, my
Master, my Mate!

37. I am like the little red dog that sitteth upon the knees of the Unknown.

The dog  is  the base animal nature — “red”  the  symbol of  its  energy,  sensibility,
and  power  to  love.  It  is  helpless  (on  the  knees  of)  the  surrounding  Mystery  of
Existence (the Unknown) but it remains still and trusts.



Actually, since it sits on the knees of the Unknown, it is not helpless, but protected.
The “Unknown” is the statue of the Unknown God, which both the Greeks and the
Egyptians held as symbol of the Infinite. He is, of course, Hadit. Cf. AL II.4.

38. Thou hast brought me into great delight. Thou hast given me of Thy flesh to
eat and of Thy blood for an offering of intoxication.

The Angel replaces this attitude by full satisfaction and nourishment. It  is  in Him
that the Adept lives, and His life that intoxicates him.
This  is  of  course  related  to  Chrisitan  symbolism,  but  this  symbolism  much

precedes Christianity­see The Golden Bough of Sir James Frazer, either  the  full or
the condensed edition authorized by the author.
Actually,  the  relationship  Angel­Adept­Scribe  is  one  of  symbiosis  with  full

exchange of energy between the parts.

39. Thou hast fastened the fangs of Eternity in my soul, and the Poison of  the
Infinite hath consumed me utterly.

The enemy Time has been devoured, and the limited Ego dissolved in Infinity.
The reverse of the coin from verse 38 emphasizing the intercourse of the parts.

40. I am become  like a  luscious devil of Italy; a  fair strong woman with worn
cheeks, eaten out with hunger  for kisses. She hath played  the harlot  in divers
palaces; she hath given her body to the beasts.

The  reference  is  to  the Marquise  de Brinvilliers;  she  represents  the Nephesch  or
animal Soul. This Soul has tried to satisfy its passions in various strange ways.
Serious students should meditate deeply on  the way Perdurabo’s memory of  this

incarnation is assumed into the Ecstasy of Tiphereth. Cf. LXV II.34 and 54 and the
Commentaries thereon.

41.  She  hath  slain  her  kinsfolk  with  strong  venom  of  toads;  she  hath  been
scourged with many rods.

Hatred for other souls — pain of receiving truths.

42. She hath been broken in pieces upon the Wheel; the hands of the hangman
have bound her unto it.

This  ends  in  her  unity  being  destroyed  by  Change.  She  has  been  bound  to  the
cycle of Samsara by the Minister of Justice.

43. The fountains of water have been loosed upon her; she hath struggled with
exceeding torment.

Her solidity can no longer resist the action of Purity; her complexes are invaded by



the Universal Solvent. Her resistance is extreme torment.

44. She hath burst in sunder with the weight of the waters; she hath sunk into
the awful Sea.

Finally it breaks up her coherence, and her sense of self crumbles and dissolves in
the boundless Ocean of Love.
Thelemic Love­love under will. This is, of course, the Abomination of Desolation

to the profane. That is why it is ‘awful’. This Ocean is the Sea of Binah.

45. So am I, O Adonai, my lord, and such are the waters of Thine  intolerable
Essence.

45­46. The text confirms this interpretation of Initiation as equivalent  to extended
psychoanalysis.

46. So am I, O Adonai, my beloved, and Thou hast burst me utterly in sunder.

Again  A.C.’s  modesty  carries  away  with  him.  Not  psychoanalysis;
parapsychoanalysis, maybe,  since  faculties  of man of which psychoanalysts  do not
even begin to be awre are involved in the process. Certainly, however,  the analogy
holds. But it is merely an analogy, else analysts will start advertising Initiation as the
result of twenty or thirty years of analysis at a hundred dollars an hour!
There are three fundamental problems with psychoanalysis. First,  it  touches only

the lower levels of kama and manas, and is  totally unaware of  the higher  faculties.
The only attempt we know of by a psychologist to study those faculties is Varieties of
Religious  Experience  by  William  James.  It  is  deplorable  he  was  not  taken  up  by
someone else.
Second,  Freud,  although  a  genius,  unfortunately  did  not  undergo  analysis­how

could  he,  poor  fellow?  Pioneers  always  suffer  from  this  handicap.  He  never
perceived  that  his  definition  of  the  libido  as  immoral  resulted  from  his  early  up­
bringing  in a Judeo­Christist society. His entire  theory of psychoanalysis  is vitiated
by the dogma of Original Sin. Marx sufferd from the same hang­up. Rare indeed is
the Jew who doesn’t. (Perhaps you can’t be a Jew if you don’t.)
Third,  either  because  of  a  misinterpretation  of  the  application  of  statistics  to

behaviorism, or because of a marxist approach to the concept of normality, modern
psychoanalysis does not  try  to  integrate  the  individual within himself,  but  rather  to
adapt him to society. If  the peg is square or in zigzag, chip away until  it can fit  the
round hole­or vice­versa. A beautiful new term is  indeed dancing the rounds of  the
intelligentsiz: sociopathy, that is, the condition of being incapable of adaptation to the
status quo. The sheep consider  it a disease. The opinion of  the goats has not been
asked. After all, they are the villains of the piece.

47. I am shed out like spilt blood upon the mountains; the Ravens of Dispersion
have borne me utterly away.



The life of the Ego is dispersed over all salient ideas. The ravens are the birds of
Netzach  the  sphere  of  Venus,  i.e.,  the  life  of  the  Adept  is  carried  away  aloft  by
Universal Love.
Note Dispersion=333, which is a number of Binah, and note that the Guaridan of

the Abyss is BABALON, who is a form of Venus (Her Star is seven­pointed, among
other things). Cf. Liber CLVI.4­6.

48. Therefore is the seal unloosed, that guarded the Eighth abyss;  therefore  is
the vast sea as a veil; therefore is there a rending asunder of all things.

This process leads to the full crossing of the Abyss ­ for which see Liber 418 and
Liber VII.

49.  Yea,  also  verily  Thou  art  the  cool  still  water  of  the  wizard  fount.  I  have
bathed in Thee, and lost me in Thy stillness.

50.  That  which  went  in  as  a  brave  boy  of  beautiful  limbs  cometh  forth  as  a
maiden, as a little child for perfection.

49­50.  The  above  ideas  are  here  repeated  in  another  symbol.  The  “fount”  is
Salmacis  (A nymph who  lived  in a  fountain of  the  same name  in Caria. She  loved
Hermaphroditus, who rejected her. He then bathed in her fountain. She seized him,
praying  that  they  might  never  be  separated,  and  their  bodies  fused  into  that  of  a
hermaphrodte. Traditionally, any man who bathes  in  the  fountain  in Caria becomes
effminate.). The positive  Individuality becomes  the Universal  and perfect Virgin of
the World. See again Liber 418.
Also Liber VII I.49 The process of rendering asunder changes the formula of the

Ego into the Formula of the Femal, and then into the Rejoicing Mother. The “babe”
is of course the Babe of  the Abyss, and also, of course, a  form of Heru­ra­ha: Ra­
Hoor­Khu. It will grow into a Master of the Temple, fed by the ‘Mother’, that is, the
old complex of energies which has been,  so  to speak, “raped” by  th Lord of Hell.
There is an analogy here with the wasp that paralyzes a spider and leaves it to feed
its larvae with its living flesh; but in this case the larvae are children of the wasp with
the spider. Hence the Angel is the Vampire that comes forth only at night (the Night
of Pan) to such the blood of human beings. All symbols, both the most sublime and
the most foul, have their reverse side. Indeed, without showing both sides of the coin,
they can not be true above the Abyss. Thus we saw, in vv. 4­20, how the old serpent,
the source of all evil, is in truth a form of the Zodiac, the girdle of our lady Nuit.

51. O Thou light and delight, ravish me away into the milky ocean of the stars!

52. O Thou Son of a light­transcending mother, blessed be Thy name, and the
Name of Thy Name, throughout the ages!

51­52. A lyrical outburst on this theme. Note Nuit, and the new True Self born of
Her, not the old False Ego which is annihilated.



Of course the dissolution of the complex of energies that formed the old ego results
in an identification of the entire being of the Adept with Nuit: See AL I.27­30, 58, 61;
AL  II.21,  44,  62,  72; AL  III  43­45. The  "kisses  of  the  stars"  are  the  impact  of  the
directional  energy  of  the  True  Will  of  those  who  already  crossed  the  Abyss;  the
buffeting upon the neutrally floating Smooth Point creates a Resultant falling toward
the Infinite; this Resultant is the True Will of the new Magister, who shall be reflected
below the Abyss as a Morning Star or an Evening Star
(The above explanation is an attempt to put into astronomical language some idea

what  happens at  the  birth  of  the  Babe  of  the  Abyss;  astronomical  language  being
closest  to  pure mathematics, which  the  crown of  the Manas,  that  is,  the  brain  cell
group  that  best  represents  the  Ahamkara  of  the  Initiate.  The  wise  reader  will
understand the analogy must not be carried too far. But pure mathematics, is, in our
opinion,  the  faculty most  likely  to  bridge  the gap between Daath and Binah  in  the
future evolution of mankind. We are speaking, of course, or intellectual faculties.)
Thus  the  True  Will  is,  at  the  same  time,  the  expression  of  the  position  of  the

individual star in the cosmos. Free Will and Necessity are thus One ­ nay, are None,
as the next verses show.

53. Behold!  I  am  a  butterfly  at  the  Source  of Creation;  let me  die  before  the
hour, falling dead into thine infinite stream!

The  reference  is  to Atu XVII.  The  butterfly  is  the Neschamah  (pure  Ψυχη).  Its
nature is that of a being separated momentarily and painlessly from Nuit.
The butterfly was chosen as a symbol of Initiatic Rebirth because it  is a beautiful

winged  being  that  emerges  from  an  ugly  cocoon.  Also  it  feeds  upon  the  nectar  of
flowers (which are symbols analogous to the stars), is totally harmless and looks like
a moving jewel.

54. Also the stream of the stars floweth ever majestical unto the Abode; bear me
away upon the Bosom of Nuit!

The stream of souls (stars) flows ever toward Nuit; i.e., each man and woman has
the same True Will — to regain its original Mother.
She is the Infinite, into which all stars are falling. Our Destination is the same.
This  is also  the river of Amrit spoken of  in LXV I.33­40. The Boat of mother­of­

pearl, being a female symbol, becomes now clear. Cf. LXV III.47­50.

55.  This  is  the  world  of  the  waters  of  Maim;  this  is  the  bitter  water  that
becometh  sweet.  Thou  art  beautiful  and  bitter,  O  golden  one,  O  my  Lord
Adonai, O thou Abyss of Sapphire!

The  above  is  declared  to  be  a Mystery  of  the Atu XII.  The  “drowning”  of  the
Adept  transforms  the Trance  of  Sorrow  into  that  of  Love.  The Angel  is  seen  as  a
positive symbol of this “Great Sea.”



56. I follow Thee, and the waters of Death fight strenuously against me. I pass
unto the Waters beyond Death and beyond Life.

By His Knowledge and Conversation this transmutation is accomplished.
Nay, not  transmutation:  transcendence. The waters  (notice  lower case) of Death

and the waters of Life hold sway below the Abyss. The Waters beyond this duality are
the Waters of the Great Sea.
The Path  of  Initiation  has  to  fight  the  natural  inertia  of  the  flesh  and  the  entire

complex of energies related to animal life, passive reaction to environment, in short,
everything  that makes of man merely  that  creature  that Olaf  Stapledon  first  called
“homo saps” in his brilliant and prophetic novel, Odd John. This passive resistance
(it  is  purely  automatic)  seems  to  become  active  and  malignant  as  the  Aspirant
progresses. No mater where he turns, he sees a malignant corrupt face mocking him.
He seemeth there is an actively malicious, fiendishly subtle Enemy ready to pounce
on him at every corner. As it is written: “Thou shalt be vexed by dispersion.”
In truth, it is his own effort to swim faster than his fellows that creates ripples in the

tide. Were he older and more skilled, he could follow the way of the Tao, and swim
fast without making ripples; but Cf. LXV II.62.

57. How shall I answer the foolish man? In no way shall he come to the Identity
of Thee!

57­59.  The  “foolish man”  is  the  natural man,  the  uninitiate.  “Foolish”  is  empty,
vain full of wind (Air = א = The Fool). He is contrasted with the “Great Fool” Atu 0,
Alelph, who is the first path from Kether.
(Cf. AL I.11, 31, 45, 48 and the Commentaries thereon.)
Hoor­paar­kraat or Harpocrates, the “Babe in the Egg of Blue,” is not merely the

God  of  silence  in  a  conventional  sense.  He  represents  the  Higher  Self,  the  Holy
Guardian Angel. The connection is with the symbolism of the Dwarf in Mythology.
He  contains  everything  in  Himself,  but  is  unmanifested.  See  CCXX  II.8.  See
Commentary to CCXX I.7
This  man  cannot  be  brought  to  perfection,  for  he  is  composed  of  Qliphoth  or

excrement. His emancipation is from just such parts of his being; they are not of his
essence.
This  is  not  quite  correct.  There  is  no  ‘emancipation’  involved:  the  essence  is

incorrputed  and  incorruptible.  But  the  Path  of  Initiation  consists  in  using  the
qliphotic material of which common man is composed to create a “scribe”,  that  is,
an Initiate. It would be more correct then to say that this man cannot be brought to
perfection in his present state, which  is but  the materia prima of  the Work. And he
will not undergo the painful transmutations necessary to produce the Quintessentce­
the Fifth element, Akasha­the Pentagram, or the Crucified God, or the Hanged Man­
unless  it be his True Will. And as we already know,  this True Will  is a  function of
Two, One, None, and All. He not only must call himself to initiation, he must also be
chosen by Her, called by Her. For unless Adonai build the house, they labor in vain



who build  it. And so  forth. This  truth  is overshadowed or  explained  in all  systems.
What must be understood above all  is  that  from  the point of  view of  the Supernals
THERE  IS  NO DIFFERENCE.  A  dog must  bark,  the  husbandman must  toil,  the
Adept must “save”. Do what thou wilt shall be the whole of the Law.

58. But I am the Fool that heedeth not the Play of the Magician. Me doth the
Woman of the Mysteries instruct in vain; I have burst the bonds of Love and of
Power and of Worship.

The Adept identifies himself with this Pure Fool. He is indifferent to the Illusion of
Phenomenal  existence  caused  by  the Magician  (Pekht,  Extension,  Atu  I,  Beth,  2,
;Mercury Mayan). The woman of  the Mysteries  (Isis, Atu  II, Gimel, 3, Luna)  does
not  spoil  his  purity  with  her  phantastic  reflections  of  Truth.  He  is  no more  at  the
mercy of the “The Empress” (Atu III, Daleth, 4, Venus), “The Emperor” ( Atu  IV,
Tzaddi,  90,  Aries)  and  the  “The  Hierophant”  (Atu  V,  Vau,  6,  Taurus).  That  is,
neither the subtle distinctions (I, II) of Truth nor their gross images (III, IV, V) injure
his perfection of Zero.
Actually,  it  is  not  correct  to  call Daleth a “gross  image”  of  Truth:  it  is  entriely

above the Abyss, and should not be confused with Netzach or even with Eros of the
Greeks.  It  is  the Emperor and  the Hierophant  that,  crossing  the Abyss, necessarily
partake  of  the  grossness  of  Duality. More  likely  by  “Love”  is  meant  Atu  VI,  The
Lovers. Cf. AL I.41, and the Commentaries thereon.

59. Therefore is the Eagle made one with the Man, and the gallows of  infamy
dance with the fruit of the just.

It follows that the symbols of Royalty and Spirituality are now equivalent to those
of plastic life (Aquarius and Scorpio) and vibratory manifestation.
The  gallows  is  found  in Atu XII  (Mem,  40, Water  [Cf  verse  55]),  and  on  it  is

suspended,  free  from  earth,  the  joyously moving  ('dance')  form  of  the  extended  or
manifested man (Atu VIII, Lamed, 30, Libra: the positive or expressed form of Atu 0,
(Aleph, 0, Air); (Aleph and Lamed the Key of CCXX).
Again,  it  seems  to  us  this  interpretation  is  unnecessarily  complex.  The  Eagle

(referred to Scorpio) and the Man are the two feminine powers of the Sphinx. Scorpio
is  referred  to  BABALON,  Aquarius  to  NUIT  (see  Liber  V).  These  two  are  unifed
precisely in Daleth, and thus the fruit of the just­the newborn Magister Templi­hangs
suspended from the Gallows of Heaven, as a witness and a light to mankind. And he
hags  upside  down,  as  needs  be.  He  is,  of  course,  the  “Saint  Peter”  ofhte  New
Testament,  holding  the  keys  of  heaven  and  hell.  He  is  also,  of  course,  the  true
“Pope”, of which the Bishop of Rome has never been more than a pathetic mockery.
In  the  present  Aeon,  of  course,  he  represents  TO  MEGA  THERION,  who  is  the
Christ. The Roman Catholic church kept the letter of the Minor mysteries it  inerited
from the middle­eastern adepts, if no the spirit. Now it is discarding even that. Which
is as it should be. (This is being written AN LXXI, 10 February 1975 e.v.)



60. I have descended, O my darling, into the black shining waters, and I have
plucked Thee forth as a black pearl of infinite preciousness.

60­61. (These verses might be read as Strophe and Antistrophe; but before when
the Angel speaks, we are told so.) The “black shining waters” are those of the Akasa,
the menstruum of manifestation:  the “pearl”  is  the rounded perfection of  the Angel,
who is thus a tangible symbol of the Formlessness of Nuit. (For “black,” again, see
Cap I:18­20.)

61.  I have gone down, O my God,  into  the abyss of  the all,  and  I have  found
Thee in the midst under the guise of No Thing.

62. But as Thou art the Last, Thou art also the Next, and as the Next do I reveal
Thee to the multitude.

Although  thus  ultimate,  the  Angel  is  also  in  close  tough  with  the  Man.  This
explains the policy of 666, as outlined below.
(Quote China Record, my G.W. )

April 24th [1906 E.V.]. Could I use Aiwas to help me with Augoeides invocation?
I should think yes: I ought to use every power I have.
Augoeides  fair  only;  though  I  invoked  all  these powers  of mine. Yet  after,  by  a

strong effort of will, I banished my sore throat and my surroundings, and went up in
my Body of Light. Reached a room in which a cruciform table was spread, a naked
man being nailed thereto. Many venerable men sat around, feasting on his living flesh
and quaffing his hot Blood. These (I was told) were the Adepts, whom I might one
day  join.  This  I  understood  to  mean  that  I  should  get  the  power  of  taking  only
spiritual nourishment ­­ but probably it means much more than this. Next I came into
an apparently empty hall, of white ivory worked in filigree. A square slim altar was in
the midst. I was questioned as to what I would sacrifice on that altar. I offered all save
my  will  to  know  A∴  which  I  would  only  change  for  its  own  realization.  I  now
became conscious of god­forms of Egypt sitting, {21} so vast that I could only see to
their knees. “Would not knowledge of  the gods  suffice?” “No!”  said  I.  It was  then
pointed out to me that I was being critical, even rationalistic, and made to see that A∴
was not  necessarily  fashioned  in my  image.  I  asked  pardon  for my  blindness,  and
knelt at the altar, placing my hands upon it, right over left. Then one, human, white,
self­shining (my idea after all!), came forth and put his hands over mine,  saying: “I
receive thee into the Order of the ­­.” I sank back to earth in a cradle of flame.
April  25th.  N.B.  Yesterday’s  vision  a  real  illumination,  since  it  showed  me  an

obvious mistake which I had utterly failed to see. The word in my Kamma­work (in
Burma)  was  “Augoeides,”  and  the  method  “Invoking  Often.”  Therefore  a  self­
glittering One, whether my conscience approves or not, whether my desires fit or not,
is to be my guide. I am to “invoke often,” not to criticize.
Consult the China Record, where Perdurabo meditated, after the the fall which did

not hurt him, upon the fact that he had had narrow escapes all his life, and therefore



was being protected, and therefore must be useful; and he decided to teach men the
next  step,  which  he  called,  to  make  it  quite  clear  that  he  had  no  theological
imlications in mind, the Knowledge and Conversation of the Holy Guardian Angel.

63.  They  that  ever  desired  Thee  shall  obtain  Thee,  even  at  the  End  of  their
Desire.

The  Knowledge  and  Conversation  of  the  Holy  Guardian  Angel  represents  the
supreme need, and its attainment coincides with the final destruction of Desire (in the
Buddhist sense).

64. Glorious, glorious, glorious art Thou, O my lover supernal, O Self of myself.

65. For I have found Thee alike in the Me and the Thee; there is no difference,
O my beautiful, my desirable One! In the One and the Many have I found Thee;
yea, I have found Thee.

64­65.  The  chapter  ends  with  an  outburst  of  lyrical  exaltation.  AL  I.4  “Every
number is infinite; there is no difference.”
AL  I.22  “Now  therefore  I  am known  to ye by my name Nuit,  and  to  him  by  a

secret name which I will give him when at last he knoweth me. Since I am Infinite
Space, and the Infinite Stars thereof, do ye also thus. Bind nothing! Let there be no
difference made among you between any one thing and any other thing; for thereby
there cometh hurt.”
The  Knowledge  and  Conversation  of  the  Holy  Guardian  Angel  resolves  all

thought into the identity of insignificance. He exists equally in the Unity of Ra­Hoor­
Khuit and in every detail of phenomenal manifestation.
True, but misses the point. “I have found Thee alike in the Me and the Thee,” that

is, upper case M and T, the Supernal Selves involved are identical, are one, nay, are
none. Above the Abyss there is no difference; below, there is plenty of difference. But
this is not what is meant by the verse, anyway. Things are not Kings, or rather, Kings
are special cases of things… Cf. AL I.45, 48, 52 and the Commentaries thereon.
The Many in a sense is Dispersion, and another name for Choronzon, because it is

not the All, which, of course, is perfect. Cf. LXV III.30­33.

CHAPTER IV

This Chapter  is  attributed  to  Fire.  It  deals with  the  salient  rays  of  Positive  Idea,
beyond  any  intuition  to  apprehend,  and with  the  nature  of  the Will  and  the  sexual
energy, the dynamic shape of the Self.
Being  thus  actually  beyond  Understanding,  being  the  Utterance  of  the



Unconscious,  it becomes naturally  impossible for even  the  Initiate  to apprehend  the
chapter as it stands. It deals with the Original Unities; and it is for the Master of the
Temple  (the  Adept  in  Tiphereth  cannot  understand  the  Chapter  at  all)  to  receive,
interpret, bring to birth and conscious expression Their sublime gesture.
It  is obvious  from  the above  the 666 has a special preference  for  the  element  of

fire. This is due to the Nature of the Star, and this is one of the reasons why He was
chosen for Magus of an Aeon where Leo is one of the two key signs. His tremendous
capacity of organizing intellection is another, since it harmonizes him with Aquarius,
the other key sign.
Another  Adept  might  have  identified  another  Chaper  more  specially  with  the

Unconscious,  and  produced  a  different  type  of  work  (LXV  I.2­10).  Nevertheless,
since this is the Aeon of Aquarius­Leo, his bias makes His words even more useful to
us.  In  a  sense,  this  Chapter  is  an  Adumbration  of  the  Aeon  in  the  Human
Consciousness of the Initiate.

1. O crystal heart! I  the Serpent clasp Thee; I drive home mine head  into  the
central core of Thee, O God my beloved.

1­10. This  section  is  the  address  of  the Angel. He  explains His Knowledge  and
Conversation from His own standpoint. The aspiration towards Him is masculine. At
the  moment  of  achievement  it  is  replaced  by  passivity  as  explained  in  previous
chapters. The aspiration has its parallel in the will of the Angel to communicate. But
this will is superficially of a different character. Its nature is now explained.
1. He calls the Adept “Crystal heart” implying that he  is a concentration of  light,

energy,  love,  lucidity,  and  purity.  It  is  these  qualities  in  the  Adept  with  which  he
communicates.  This  is  the  object  of  the  preparation.  The  Adept  must  present  this
image  perfectly  before  the  Knowledge  and  Conversation  can  operate.  That  is,
purification and consecration must precede  invocation.  It  is extremely difficult  even
for a Master of the Temple even after years of contemplation to get it firmly into his
consciousness that his material part is not he at all any more than any other collection
of phenomena. The Angel describes Himself as the serpent. The serpent is, of course
the  symbol  of wisdom,  immortality,  royalty,  and other  similar  qualities.  The Angel
not  only  winds  himself  about  the  heart  of  the  Adept  but  drives  His  head  into  the
centre. He addresses  the Adept as “God my beloved” obviously any member of  so
high an order of being has long assimilated the truth of Pantheism.
The Angel  identifies Himself with Kundalini,  that  is, with  the  vital­fiery­spiritual

force of the linga­sharira, and activates this force to the level at which Hadit becomes
manifest in His charge: “I drive home mine head into the central core of Thee”. It is
again  that phenomenon of resonance of which we have spoken before. The serious
student will remember, of course, that Kundalini is a female force to the Hindus. Nu
and Hu are complemental and exist in each other.

2.  Even  as  on  the  resounding  wind­swept  heights  of  Mitylene  some  god­like
woman casts  aside  the  lyre,  and with her  locks aflame as an aureole, plunges



into the wet heart of the creation, so I, O Lord my God!

The reference is to Sappho who was in love with the Sun, and threw herself into
the sea to attain him. She is here the symbol of the Angel as represented by the Path
of Gimel where is “The High Priestess.” This Path connects Macroprosopus (Kether)
and Microprospus (Tiphereth), the supreme divinity and its human manifestation. The
Sun  is  attributed  to  Tiphereth  and  so  symbolizes  the  Adept.  The  Angel  thinks  of
Himself as “plunging into the wet heart of the Creation,” i.e., the reflection in matter
of the True Self of the Adept whom He loves.

3. There is a beauty unspeakable in this heart of corruption, where the flowers
are aflame.

The Angel finds beauty in “this heart of corruption” by which he means the life of
mutability. “The flowers are aflame.” Phenomena blossom and enkindle, i.e., touch.

4. Ah me! but the thirst of Thy joy parches up this throat, so that I cannot sing.

The intensity of the passion of the Angel is so great that He cannot express it even
in music.

5. I will make me a little boat of my tongue, and explore the unknown rivers. It
may be that the everlasting salt may turn to sweetness, and that my life may be
no longer athirst.

The  boat  is  here  the  symbol  of  consciousness,  as  in  II:7­16.  The  tongue  is  the
Logos of the Angel, and the unknown rivers new spheres of thought. The everlasting
salt is the sorrow which tinctures the great sea of Binah, and the hopes by the above
method to transcend the Trance of Sorrow in reference to all these possibilities.
Of course  the Angel, as such, has already  transcended such a  simple Trance as

that of Sorrow. But as here He identifies Himself with the Adept in love, He partakes
of the sitation of the Beloved, as all true lovers do. For this motive, if no other, love
must be under will, else we trun from our way, or turn someone else from his or hers.
The  exception  to  this  rule  is  a  lower  form of being, which  can only benefit  by  our
love,  be  this  expressed  sexually,  or  in  a  relationship  of  master  and  pet,  or
gastronomincally.  This,  by  the  way,  is  the  triple  relation  Angel­Adept.  It  parallels
very well, on a much higher plane of course,  the relation man­dog, or  the rleation
man­female animal (or vice­versa), or the relation obese citizen­fried chicken. Or the
relation  Magician­elemental  spirits,  and  a  few  other  Magickal  relationships  with
subtler, yet less evolved, forms of being.
Here, full identification with the problems of the Adept’s instrument.

6. O ye  that drink of  the brine  of  your desire,  ye  are nigh  to madness!  Your
torture increaseth as ye drink, yet still ye drink. Come up through the creeks to
the fresh water; I shall be waiting for you with my kisses.



He is reminded of the parallel but contrary custom of men to seek satisfaction in the
object  of  desire.  Water  is  a  symbol  of  pleasure,  and  desire  is  impregnated  with
sorrow. To act in this way maddens the deluded race of men. He bids them “Come
up through the creeks,” i.e., the narrow passages of thought, the concentrated currents
of thought which lead to pure pleasure — “the fresh water.” When men succeed in
travelling by means of controlled will to true pure pleasure they find him waiting to
administer the Sacrament.
Creeks means very small streams of water, hence not  thought  is meant here, but

clean remifications of desire, which come from the  fresh water, and  taken counter­
current­‘come up through the creks’­lead unto  it. Let  those who practice, or rather
try to practice, sexaul magick ponder very deeply on this verse.
A.C.­not V.V.V.V.V.!­had a prejudice against desire, due  to  his  early Buddhistic

leanings and the influence of Allan Bennett. Hence the immediate identification with
‘narrow passages of thought’, denying that desire itself could lead to the pure water,
the  fresh water. This  ‘fresh water’  is, of course,  that  ‘fountain of  living water’  that
Christists spoke so much, and did so little, about.

7. As the bezoar­stone that is found in the belly of the cow, so is my lover among
lovers.

7­8. The bezoar­stone is a ball composed chiefly of hairs which represent closely­
woven  forces.  He  compares  the  Adept  to  this  stone  seeing  him  as  a  complex  of
diverse  energies.  The  limbs  of  the  Adept  are  the  instruments  of  his  activity.  The
Angel invites him to repose with Him in the orchard, i.e., in the place where natural
processes  have  culminated  in  fructifying.  The  cool  grass  seems  to  be  a  symbol  of
vegetative life, and the Angel proposes to use this evergreen freshness of Nature as
the  field  for  rejoicing  and  nourishment.  He  calls  to  the  slaves,  that  is,  to  the
instruments  of  action,  controlled  any  put  to  use  to  bring  wine,  i.e.,  to  furnish  the
means of ecstasy, for He wishes the Adept to be enkindled with rapture and manifest
its glow in his face, i.e., his outer consciousness.
This is related with ‘coming up through the creeks to the fresh water’: it describes

the results­or some of the reults­of having done so. The image of the ‘bezoar­stone’ is
extremely important  to all  those who desire to reach Adeptship. For, of course,  the
Adept is this: a comlex of energy­fluxes integreated and harmonized around a central
core. (The analogy with the “atom” so­called is obvious.)

8.  O  honey  boy!  Bring  me  Thy  cool  limbs  hither!  Let  us  sit  awhile  in  the
orchard, until the sun go down! Let us feast on the cool grass! Bring wine, ye
slaves, that the cheeks of my boy may flush red.

‘Honey  boy’  is  a  symbol  equivalent  to  that  of  ‘bezoar­stone’,  or  rather,  they
complement each other closely. Serious students are referred to BOOK FOUR, Part
III, page 182, from the thrid paragraph to the end of the section.

9. In the garden of immortal kisses, O thou brilliant One, shine forth! Make Thy



mouth an opium­poppy, that one kiss is the key to the infinite sleep and lucid,
the sleep of Shi­loh­am.

A garden usually symbolizes a place of cultivated beauty; Oriental poets use it  to
express a collection of poems or wise sayings. The immortal kisses are the tokens of
the  operation  of  “love  under  will”  which  is  perpetual.  The  Angel  calls  upon  the
Adept  to  display  his  brilliance  as  if  the  Knowledge  and  Conversation  were  a
transcendental  sacrament  beyond  that  implied  in  all  acts.  The  opium  poppy  is  a
symbol  of  peace,  exaltation,  and delight,  the  giver  of  sleep,  by which  is meant  the
silencing of all possible distractions. The mouth of the Adept, the organ by which he
is nourished, expresses his thoughts, and symbolizes his passions; by the kiss of this
mouth is meant its surrender to the Angel, the act of marriage, and this is the key to
the infinite sleep and lucid. Sleep has been explained above. It is infinite, being freed
from the limitations of condition, and lucid as being characterized by pure vision.
Shi­loh­am: the word means peace.

 ,Fire = ש
ל = ♎

: Water = מ
✡.

People  are  so  accustomed  to  read  about  occultism,  and  to  find  the  most
preposterous claims turn to nothing in face of the behavior or the ineffectualness of
the writers  on  “great mysteries”  and  “transcendental  methods”  and  “illuminated
avatars” that they tend to discount everyting. And they do well. Let it be stated then
that nothing the A∴ A∴ writes about is illusion: everyting can be tested by yourself,
and you can be your own witness. This writer has experienced  the Knowledge and
Conversation of his Angel; this writer has experienced the Sleep of Shi­loh­am;  this
writer has crossed the Abyss and this writer has beome a Magister Templi following
the discipline and the rules ofhte A∴ A∴. There is not a word in “One Star in Sight”
(BOOK FOUR, Part III, pp. 229­244), the Manifesto of the A∴ A∴, which is a lie or
an exaggeration: Our method is that of Science, and Our experiments can be verified
by those brave enough, persistent enough, and sincere enough to want  to  test  them
and Us.

10. In my sleep I beheld the Universe like a clear crystal without one speck.

The Angel explains that (in the reposeful ecstasy of love, I might even say in the
orgasm  of  love,  the  reference  is  to  the  particular  Samadhi  of  the  attainment  of  the
Knowledge  and  Conversation  of  the  Holy  Guardian  Angel)  in  his  “sleep”  he
obtained  the  vision  of  the Universe  as  a  continuous  and  immaculate  phenomenon.
This is contrasted implicitly with the effect of the same act on the Adept, to whom it
simply  means  union  with  Godhead.  The  Angel  has  found  perfection  in  his  own
Adept: this completes Perfection.



11. There are purse­proud penniless ones that stand at  the door of  the  tavern
and prate of their feats of wine­bibbing.

11­14. The Adept now speaks, or rather, the Master of the Temple speaks.
11.  The  tavern  is  the  temple  of  spiritual  intoxication.  Without  it  are  the  Black

Brothers boasting of their own attainments.
The expression “black brothers” is, unfortunately, very misleading. It is used by us

because there is simply no word extant to describe the parapsychological state of a
person who undergoes  the  particular  symdrome  so  badly  described  by  that  name.
(There exists the Black School of Magick, which has nothing to do with these “black
brothers”.) They are also sometimes called “brothers of the left­hand path”, which is
even more misleading. “Brothers of the left­hand path” were the Tantrists, who used
women in their mystical rites, activating the left­hand path of the spinal column. They
were piously decried in Tibet and India by “brothers of the right­hand path”, that is,
those who followed the path of pederasty (pretending, like Roman priests and monks
and  nuns,  to  abstain)  in  their  rites.  De  gustibus  non  est  disputandum,  but
unfortunately the pedants will dispute anyway. (Cf. AL I.57.)
Readers should therfore avoid attaching any idea of racial slur (the Black School

of Magick  is  connected with  the  racial  strain of  the  same  color,  but  no  the “black
brothers”,  who  can  be  of  any  skin  color,  and  most  of  the  time  are  white)  or  of
mystical method to the idea of the “black brothers”. It is to be hoped that during this
Aeon of Horus, with the increase of awareness, a clinical name will be found for this
parapsychopathological  condition  that  will  not  evoke  false  associations  to  mind.
Acutally,  the  blackest  are  the  shiniest!  Cf.  LXV  I.18­22  and  the  Commentaries
thereon.

12. There are purse­proud penniless ones that stand at  the door of  the  tavern
and revile the guests.

They are purse­proud,  i.e., mean and  selfish, yet penniless,  i.e.,  their  attainments
are  worthless.  They  also  revile  those  who  have  attained  the  Knowledge  and
Conversation of the Holy Guardian Angel: the Black Brother for all his arrogance is
aware  like  Klingsor  of  his  real  condition,  and  he  therefore  blasphemes  the White
Lodge.
A.C.  considered  the “Black Lodge”  simply  a  corruption  fo  the White  School  of

Magick. We are  inclined  to make  the membership a  little more extensive  than  that,
but each Adept must decide on this question by his or her own experience.

13. The guests dally upon couches of mother­of­pearl in the garden; the noise of
the foolish men is hidden from them.

The  conches  symbolize  repose.  The  mother­of­pearl  the  opalescence  of
phenomena,  when  observed  by  the  Initiate.  (Compare  the  symbolism  of  the
Rainbow.) Note that they are in the garden, not the tavern. This may mean that they
have passed beyond the stage where the act is unique with one such as described in



vv.  8­9.  The  foolish  man:  see  II:37.  Noise  is  a  symbol  of  distraction  and  lack  of
harmony. It is “hidden from them” — a stronger phrase than “unheard by them.”

14. Only the inn­keeper feareth lest the favour of the king be withdrawn from
him.

The  innkeeper  is  the  Guardian  of  the Mysteries,  and  the  king  the  Authority  by
which  men’s  lives  are  governed.  It  is  his  business  to  protect  the  guests  from  the
arrogance  of  the Black Brothers,  but  also  to  prevent  their malice  from making  the
sacrament  unlawful.  (Levi  has  a  passage  on  this  point.  He  says  that  when  the
arcanum was divulged in the time of the French Revolution it became impossible to
put it into practice. The adepts consequently quarreled among themselves and chaos
resulted. We must not suppose that this is a mere matter of the vow of secrecy. Nor
does it imply that the publication of the means of attainment may lead to disaster. It is
the fourth power of the Sphinx which was somehow lost.)  It seems strange that  the
Magister in the midst of his rapture with the allocution of his Angel yet ringing in his
ears should find nothing less incongruous in reply. The difficulty is easily explained.
For  one  thing  his  ecstasy  is  ineffable.  For  another,  it  is  perfect,  so  that  he  cannot
possibly speak about it. Thirdly, he is aware that part of the price of his attainment is
his responsibility as Guardian of the Mysteries. He therefore calls the attention of his
Angel to what I may describe as the political situation.
On the question of Levi, and the vow of secrecy, and the revelation of arcana: true

arcana cannot be divulged, because perception of them depends on living with them,
experiencing them, their problems, their technicalities, the success and failure in thei
application, which comes only with long practice. See LXV V.48­57. The old O.T.O.
made a great hullabaloo over  the simple  fact of sexual magick, known all over  the
Far  East  for  centuries,  and  capitalized  on  it  in  the  ignorant  West.  When  Aleister
Crowley discovered the “Secret” by his own genius (and his Magickal Memory) and
published it openly (as true scientists do about their discoveries), the Outer Head of
the O.T.O. came running in from Germany and conned him into taking the O.T.O.
“vow of secrecy”. Crowley, who when young could not resist a title, fell for it. When
he  repented,  years  later,  he  was  already  bound.  It  became  necessary  therefore  to
reorganize the O.T.O. according to Thelemic principles. In order that this be done,
rituals  and  “secrets”  have  been  openly  published  by  instruments  of  the  “black
brothers”, who  think,  very naively as usual,  that  they are “destroying”  the Order.
Everybody with the slightest degree of intelligence and a modicum of scholarship can
now perceive whtat the “secret of the IX° Degree” was, and some are stupid enough
(one  of  them  even  likes  to  pass  himself  for  the Outer Head,  having  been  expelled
from the Sanctuary for indiscipline many years ago!) to believe they know the “scret
of the XI° Degree”. In point of fact, these indiviuals who try the “secret” in practice
are not, as a rule, even capable of “drinking damnation unto themselves”. It  is not
enough to know that when you pull  the  trigger a gun shoots;  it  is  still necessary  to
make sure that the gun is in good repair, properly loaded, and to know here, when,
and how to aim.



What  happened  at  the  time  of  the French Revolution was  that  the  theory  of  the
“arcanum”  (whatever  this  arcanum  was  at  the  time)  was  openly  given,  but  the
practice  of  the  arcanum  in  the  lower  levels  became  clogged  by  the  telepathic
interference of a mob of would­be adepts clamoring for this or that gewgaw that they
mistook  for  the  jewels  of  the  Sanctuary.  The  Fourth  Power  of  the  Sphinx  had  not
been lost, or even diminished, since the Adepts responsible for that Revolution, which
was the mother of every nation at present existing on the Eastern Hemisphere, and of
many existing in the Western, not only wielded their power, but also worked terribly
and  skillfully  through  the  nightmare  of  blood  and  madness.  Cagliostro  and  “St.
Germain”,  among  others,  although  “St.  Germain”,  who  is  now  quite  dead,  only
worked in the preparation, while Cagliostro was chiefly responsible, with his Master
“Althotas”, for the conflagration itself.

15. Thus spake the Magister V.V.V.V.V. unto Adonai his God, as they played
together  in  the  starlight  over  against  the  deep  black  pool  that  is  in  the  Holy
Place of the Holy House beneath the Altar of the Holiest One.

15­21: The above peculiarity of the previous dialogue is the subject of part of this
passage. Generally it discusses the question of the relations between certain powers of
Nature.
15: The circumstances of the dialogue are carefully explained. He is the Master of

the Temple, V.V.V.V.V., not merely the Adept, who has simply attained union. The
Angel  is  moreover  identified  specifically  with  the  symbol  of  Adonai.  They  are
playing together, i.e., in conscious communion; in the starlight, i.e., in the presence of
Nuit; and the place of their meeting is the “deep black pool” symbolic of Binah,  the
sphere  of  the  sorrow  of  Motherhood,  the  place  of  conception  and  the  abodeof
Understanding. The holy place is the three first Sephiroth, i.e., above the Abyss. The
holy house is the Tree of Life. And the Altar of the holiest one is Kether.

16. But Adonai laughed, and played more languidly.

Adonai  replies  to  the  passage,  vv.  11­14,  by  simply  changing  the  rhythm  of  his
music  to  a more  languid measure.  In  this way  he  implies  that  there  is  no  need  for
haste or anxiety

17. Then  the  scribe  took  note,  and was  glad. But Adonai  had  no  fear  of  the
Magician and his play. For it was Adonai who had taught all his  tricks  to  the
Magician.

The  scribe  who  is  the  conscious  human  being  charged  to  report  these  matters
understands by this that all is well. The Magician is Atu I, Mayan (see II:58) and the
references  in Liber 418. The Angel has  no  fear  that  the  forces  of  illusion  can  ever
interfere  with  the  Great  Work.  He  is  himself  Macroprosopus.  This  phrase  needs
explanation. Just as a man aspires  to  the Knowledge and Conversation of  the Holy
Guardian Angel  and attains  it,  so  too does  the Angel  aspire  to  the “unity uttermost
showed;”  for  his  position  is  the  Path  of  Gimel.  In  his  attainment  he  has  therefore



reached  Kether,  from  which  spring  not  only  his  own  Path  Gimel  (leading  to
Tiphereth) but that of Beth (leading to Binah). To understand properly the full nature
of Binah we must remember this point. The sorrow connected with  the  idea of  this
Sephira is due to the fact that she is the recipient of the original illusion. There is no
sorrow in the other current, the Path of Daleth through which her lord communicates
his essence.
In  this  qabalistic  explanation  there  occurs  a  very  subtle  confusion  between  the

Angel that is growing, Babe of the Abyss, inside the Adept, and the Holy Guardian
Angel  itself.  The  H.G.A.  is  not  in  Gimel;  Gimel  simply  represents  the  path  that
directly  connects  Kether  to  Tiphareth.  It  is  natural  that  the  Angel  should  there
manifest His­Her­Its vibration, quickening the perceptions of the Adept until the latter
is able  to glow of his own  light, but  the Angel  is equally present  in very path of  th
Tree,  in  every  Sephira,  and  He­She­It  is  identified,  or  rather,  identifies  himself­
herself­itself with the Trinity Heru­ra­ha­Nuit­Hadit right at the beginning of LXV.
The Master  of  the  Temple  will,  eventually,  become  a  H.G.A.  Himself  (see  The

Wake World in KONX OM PAX), but it is he, as a human being, who aspires to the
‘unity  uttermost  showed’  (Heru­ra­ha).  The  Angel,  being  at  least  an  Ipsissimus,  is
already  identical  to  that  Essence  in  His  own  Essence,  though  differing  in
manifestation.  It  is  useless  for  us  to  try  to  explain  more  clearly  what  cannot  be
expressed clearly through the intellect. We refer readers to AL I.45 and AL I.52 once
again.
It must  be  kept  in mind  that  the Qabalah  is  an  ingenious  and  to  a  great  extent

highly efficient attempt to create a set of symbols capable of transmitting Neschamic
information  (Buddhi  movements)  through  Ruach  (Manas).  Its  letters  and  numbers
are not  things  in  themselves; we tend  to  think of  them as such because of our  long
familiarity  with  their  use,  but  we  must  avoid  this  pitfall,  which  is  the  pitfall  of
theology. There perished the overwhelming majority of Jewish qabalists. It is the pit
called Because in AL II.27. The materialization of symbols has always been the birth
of religions (and consquent fanaticism) and the death of theurgy.
The sorrow connected with the idea of Binah exists only for those who are in the

grasp of the ‘old serpent’ of Cap. III 4­20. They lament the loss of desire, but this is
animal  desire. Binah  is  described  either  as  an  arid  desert  full  of  rocks  and  naked
mountains, or as a black  sea. Only  those who have become  truly human dare  live
there. Cf. LXV V.60­63.

18. And the Magister entered into the play of the Magician. When the Magician
laughed he laughed; all as a man should do.

The  Magister  whose  abode  is  Binah  now  uses  illusion  itself  as  a  means  of
enjoyment. He  behaves  naturally  like  a  child without  fear  that  there may  be  some
sinister significance in the operations of Nature.
He  follows  the  Way  of  the  Tao,  that  is,  he  lives  according  to  AL  I.44.  To

understand this it is necessary to study Liber II and to practice Liber NV.
One word on the Magician. The “black brothers” would like to reach Chokhmah



without  having  to  pass  through  Binah;  they  would  like  to  wield  power  without
surrendering self. The Magus of the Aeon therefore manifests in the path of Beth in
their  consciousness  and,  as  it  is  written,  confounds  their  understanding.  This
operation  is  purely  automatic. The Magus  is  exerting his  power by doing his Will,
that is, vibrating his Word. Should the “black brethren” swim with the tide, the Word
would  be  a  beacon  to  their  Annihilation­Binah.  By  rebelling,  they  create  counter­
currents  in  their  own  consciousness.  They  become  incapable  of  spirtual
understanding,  because  their  path  of  Beth  vibrates  inharmoniously,  being  turned
against the Word of the Magus. Thus does He then send forth Illusion and Falsehood
to enslave their souls. It is His curse. He would rather explain things to them kindly,
and He does; but  they will not hear, and as a  result  the words are  transformed  in
their  consciousness  into  the  image  of  their  own  inmost  greed­which  is  also  their
inmost fear. Thus works the Ahamkara.
The same mechanism works with common human beings everywhere, but not so

intensely. To escape the slavery of the Magician it is enough to do your True Will. It
is as simple as that. And as difficult!…For the slaves will not; they know not how to
will. Cf. VII VII.36­39

19. And Adonai said: Thou art enmeshed in the web of the Magician. This He
said subtly, to try him.

To test him the Angel suggests that his enjoyment of illusion is identical with that
of the profane.

20. But the Magister gave the sign of the Magistry, and laughed back on Him: O
Lord, O beloved, did these fingers relax on Thy curls, or these eyes turn away
from Thine eye?

The Magister replies that although apparently enjoying the good things of life (so
to  speak)  he  has  never  for  one  instant  forgotten  that  he  is  enjoying  the  love  of  his
Angel. Neither by action of the fingers which grasp the curls or spiral energies of the
Angel, nor by loss of concentration upon the eye (symbol of sight, creative  energy,
unity, etc. See also “Eye of Horus”) of his  lover did he  fall  from the summit of his
Samadhi.  The  Magister  is  therefore  shown  as  perfectly  initiated:  he  deliberately
embraced  the  terrible  illusion  which  is  the  source  of  all  sorrow,  and  made  it  part
integrally of the Great Work. There being no other direction from which misfortune
might  touch  him,  since  he  is  protected  by  the  Guardians  of  the  Abyss  from  the
interference of the Paths of Zayin and Cheth, he is henceforth immune.
This does not mean that the Magister cannot fail; it merely means that he can no

longer fail through these faults. Similarly, once a child learns to walk, it cannot fail
from walking, and it is safe from the problems of a child that does not know how to
walk. This does not mean  that  the  child may not  beocme  incapable  of walking  for
some  reason.  But  this  reason  shall  be  extraneous  to  its  newly  acquired  faculty  of
walking.
Impossibility of failure means inevitability of success, and spells tedium. “It is pure



chance that rules the Unvierse; therefore, and only therefore, life is good.”

21. And Adonai delighted in him exceedingly.

22. Yea, O my master, thou art the beloved of the Beloved One; the Bennu Bird
is set up in Philae not in vain.

The Bennu bird refers to the currents and sub­currents set in motion by the A.∙.A.∙.
every 600 years approximately, that is, twice in the course of each Aeon.
ΨΧ ­ 1900 Aiwass, TO MEGA OHPION

15­1600 Dee and Kelly, Christian Rosencreutz, Luther, Paracelsus 1490­1541.

1300 Jacobus Burgundus Molensis.

9­1000

6­700 Mohammed.

3­400

0 Apollonius of Tyana.

B.X. 300 Gautama Buddha.

NOTE. Scale of Time — resolved images dilated presentation. Racehorse legs. In
a series of m events, none of which suggest n. Cf. glyphs of A. spelling of words, etc.
Therefore no gauge of reality.  (LXV I:32 seq.) Philae  is an  island  in  the Nile, now
submerged by industrialism famous for its Temple of Ahathoor. In Liber VII VII:27,
the Bennu Bird is identified definitely with the Phoenix­or Set the Wild Ass­through
the symbolism of the Wand of the Second Adept in the Ritual of Adeptus Minor of
R.R. et A.C.

The  text  affirms  the  Mission  of  TO MEGA  OHPION  666  9°  =  2▫  A.∙.A.∙.  as
Logos of the Aeon. The speaker seems to be the scribe, that is, the individual Aleister
Crowley  through  whom  these  energies  666  etc.  manifest.  He  rejoices  in  the
Attainment of the Knowledge and Conversation of the Holy Guardian Angel.
The reminder of this chapter concerns in great part the relation of this scribe with

the Adept  and  the Angel who  complete  and  crown  his  personality.  The  following
verses describe the Equinox of the Gods, and the Attainment of the Knowledge and
Conversation of the Holy Guardian Angel. They indicate the effect thereof upon the
individual; for this chapter refers to Fire,  the God of Tetragrammaton,  that  is,  to the



essence  of  the  personality  of  the  man  concerned  as  a  man.  The  Knowledge  and
Conversation of the Holy Guardian Angel represents the descent of the element Spirit
into the midst of his being, according to the regular formula of  the formation of  the
Pentagram  IHShVH  from  IHVH.  The  chief  difficulty  of  interpretation  lies  in  the
complication introduced by the Equinox of the Gods.

vv. 22­27 describes this Event.

28­29 describes the state of the scribe.

30­32 describes the preparation of the scribe for his Attainment.

33­37 describes the Threshold of his Initiation.

38­41 describes the Initiation itself.

42­44 describes  the Understanding  thereby given of  the necessary  relations of
Spirit and Matter.

45­53 describes the results of Initiation.

54­56 brings together the Attainment and the Equinox of the Gods.

57­60 answers the question thus propounded.

61­65  a  prophecy  concerning  the  future  of  the  individual  scribe,  the
circumstances in which he shall come to the Perfection of his Attainment.

Readers  may  ask  why  pay  so  much  attention  to  Aleister  Crowley’s  personal
attainment? The explanation is in LXV I.33­40 and the Commentaries thereon. What
on  a  certain  plane  is  the  Initiation  of  an  Adept  on  another  plane  is  his  effect  on
mankind. 666 being the Christ of the Aeon of Horus, the importance of his initiation
in general becomes evident.

23. I who was the priestess of Ahathoor rejoice in your love. Arise, O Nile­God,
and devour the holy place of  the Cow of Heaven! Let  the milk of  the stars be
drunk up by Sebek the dweller of Nile!

The scribe recalls his incarnation as a priestess of Ahathoor, goddess of Love and
Beauty. He calls upon the forces of the Nile and of Sebek the crocodile that is dweller
thereof. They are to put an end to the regimen of the Mother (Aeon of Isis).
This  is  incorrect. The verse, and the  following,  indicate  the Magickal currents at

work  in  the  passage  from  the  last  Aeon  to  the  present  Aeon,  beginning  with  the
recollection of  the present  situation  of Philae  (which was  imperilled  by  the Aswan
Dam). Readers should take particular account of the position and function of Apep,
who only manifests during transitions.



24.  Arise,  O  serpent  Apep,  Thou  art  Adonai  the  beloved  one!  Thou  art  my
darling  and  my  lord,  and  Thy  poison  is  sweeter  than  the  kisses  of  Isis  the
mother of the Gods!

Apophis replaces Isis.
Not so. The poison or “evil” of the Destructive Force shows more power than all

the  forces which were supposed beneficent  and  stable,  in  particular  that which we
call  the Mother.  In  the  same way  Sebek  shows  himself more  powerful  that  all  the
“good” gods, in particular Osiris, whose enemy he is. In short, when it is time for a
transition,  the change  is catastrophic,  to all appearances;  the “evil powers”­which
bourgeois mentality throughout the ages always equates with change, and even more
so does peasant mentality­suddenly prove themselves more powerful than the “good
ones”. All words and signs that “banished” or “restricted” them become inoperant.
To  the  theologic mentality,  as  to  the  bourgeois  and  peasant  mentality,  this  means
chaos.

25.  For  Thou  art  He!  Yea,  Thou  shalt  swallow  up  Asi  and  Asar,  and  the
children of Ptah. Thou shalt pour forth a flood of poison to destroy the works of
the Magician. Only  the Destroyer  shall  devour Thee;  Thou  shalt  blacken  his
throat, wherein his spirit abideth. Ah, serpent Apep, but I love Thee!

AIWASS  (identified  with  the  Holy  Guardian  Angel  of  Aleister  Crowley)  is  to
destroy  the  formulae  of  Isis  and Osiris  (Aeon  of  the Dying God).  There  is  here  a
reference to the Legend of Shiva who drank up the poison caused by the churning of
the “Milk of the Stars” or manifestation of Phenomenal Existence. His throat became
black (or indigo blue) as a result. AIWAZ has thus turned Apophis against himself, to
make  way  for  the  Aeon  of  Horus,  the  Crowned  and  Conquering  Child.  Apophis
loved; i.e., vanishes in ecstasy at the caress of AIWAZ the “mighty serpent” of verse
26  (the  throat  is  the  seat  of  the  element  of  Spirit  ­ Akasha  dwells  in  the Visuddhi
Cakkram). The meaning  is  that  the  formula given by AIWAZ destroys  the  idea of
Destruction as such. What was until now called “Death.” the means of resurrection in
the Formula of Osiris IAO, is to be understood henceforth as “love under will.”
That is, as Change (see Little essays on Love). There are several inaccuracies in

the  above  paragraph.  The  verse  identifies  Apep  with  He,  the  Unknown God,  Ra,
ofwhom  all  other  gods  are  merely  viceroys  throughout  the  Aeons.  (This  does  not
mean that Apep is the Unknown God; it means that this apparently malignant force­
Apep was as feared by  the Egyptians as  the “devil” was  feared by  the Christists­is
also a divine force, also partakes of the Essence of Ra. This is the explanation of its
sudden power  to defeat all  the other gods.) The  scribe understands  this,  and  loves
Apep, identifying him, righrtly, with his own H.G.A.,  (Cf. LXV III.30­31) Of all  the
gods  ‘attacked’  by  the  poison  of  the  “Evil  One”  only  Shiva,  the  destroyer,  shall
survive the attack; but his throat shall be ‘blackened’ by the influence of the poison of
Apep. This means, of couxrse, that Shiva is one of the influences that will hold sway
in  the  Aeon  of  Horus  (Cf.  ‘The  Spiritual  Name  of  Aleister  Crowley  in  the  Hindu
Tradition’, as given in Eight Lectures on Yoga); but the interpretation of the power of



thismember of the Trimuti­the Sanatanas­shall be  influenced by Our concept of  the
Element of Spirit, which foolish Brahmins and Yogis know is the original concept of
their own Tradition, but which for laziness, or fear, or malice, they have modified in
the last few centuries. Cf. LXV I.12­19.

26. My God! Let Thy secret fang pierce to the marrow of the little secret bone
that  I  have  kept  against  the  Day  of  Vengeance  of  Hoor­Ra.  Let  Kheph­Ra
sound  his  sharded  drone!  let  the  jackals  of  Day  and  Night  howl  in  the
wilderness  of  Time!  let  the  Towers  of  the Universe  totter,  and  the  guardians
hasten away! For my Lord hath revealed Himself as a mighty serpent, and my
heart is the blood of His body.

This  Day  of  Vengeance  is  the  Aeon  of  Horus  —  beginning  with  the  Spring
Equinox of 1904 E.V. (Note CCXX III:3 and the Avenger.) The “little secret bone”
is found in the Phallus of the Bear. (Hebrew 6 = דב). This is an anatomical fact. The
Bear  is  symbolic of part of TO MEGA OHPION 666 according  to  the description
given of Him in the Apocalypse:
I saw a beast rise up out of the sea, having seven heads and ten horns, and upon his

horns ten crowns, and upon his hands the name of blasphemy.
And the beast which I saw was like unto a leopard, and his feet were as the feet of

a bear, and his mouth as the mouth of a lion: and the dragon gave him his power, and
his seat, and great authority.
And I saw one of his heads as  it were wounded to death; and his deadly wound

was healed: and all the world wondered after the beast.
And  they  worshipped  the  dragon  which  gave  power  unto  the  beast;  and  they

worshipped the beast, saying Who is  like unto  the beast? Who is able  to make war
with him?
And there was given unto him a mouth speaking great things and blasphemies, and

power was given unto him to continue forty and two months.
And he opened his mouth and blasphemy against God, to blaspheme his name, and

his tabernacle, and them that dwell in heaven.
And it was given unto him to make war with the saints, and to overcome them: and

power was given him over all kindreds, and tongues and nations.
And all that dwell upon the earth shall worship him, whose names are not written

in the book of life of the Lamb slain from the foundation of the world.
If any man have an ear, let him hear.
He that leadeth into captivity shall go into captivity: he that killeth with the sword

must be killed with the sword. Here is the patience and the faith of the saints.
And I beheld another beast coming up out of the earth: and he had two horns like a

lamb, and he spake as a dragon.
And he exerciseth all the power of the first beast before him, and causeth the earth

and  all  which  dwell  therein  to  worship  the  first  beast,  whose  deadly  wound  was



healed.
And he doeth great wonders, so that he maketh fire come down from heaven on

the earth in the sight of men.
And deceiveth them that dwell on the earth by the means of those miracles which

he had power to do in the sight of the beast; saying to them that dwell on the earth,
that they should make an image to the beast, which had the wound by a sword, and
did live.
And he had power  to give  life unto  the  image of  the beast,  that  the  image of  the

beast should both speak, and cause that as many as would not worship the image of
the beast should be killed.
And he causeth all, both small and great, rich and poor, free and bond, to receive a

mark in their right hand, or in their foreheads:
And that no man might buy or sell, save he that had the mark, or the name of the

beast, or the number of his name.
Here is wisdom. Let him that hath understanding count the number of the beast: for

it  is  the number of a man: and his number is Six hundred  threescore and six.  (Rev:
Cap: XIII.)
We  have  copied  this  piece  of  nonsense  because  it  is  part  of  the  original

commentary by A.C.. Nevertheless, we refer students to ‘Liber 418’ for information
on the nature of “Revelations” and the worth of its contents, which is minimal. A.C.
was  so  obsessed  by  this  piece  of  trash  that  he  prepared  certain  regulations  and
procedures of  the O.T.O.  to comply with parts of  the prophecies of  the  lazy, cruel,
sly, mad Church Fathers responsible for this idiocy.
We continue with his Commentary.
This bone  is consequently  the Quintessential  Individuality of  the Unconscious of

Aleister Crowley; he having retained his human personality  in order  to serve as  the
Instrument  of  the  Logos  of  this  Aeon.  He  now  demands  that  the  “fang”
(Tooth=ש=Spirit) of his Angel shall penetrate to his inmost self.
“He having retained his human personality in order to serve as the Instrument of

the Logos ofthis Aeon”: This sort of apology for the existence of self must stop once
for  all.  The Adept whom we may  call PERDURABO was  born  as  a man Aleister
Crowley on  this planet. The purpose of his  incarnation was  to  reach  the Grade of
Magus. He first reached the Grade of Magister Templi, which he had reached before
in previous existences, but never on all planes. Then he reached the Grade of Magus
sufficiently  perfectly  that  the  consequence  of  his  Initiation  was  the  Passage  of  the
Aeons.
The  Logos  of  the  Aeon  is  that Magickal  Being who was  incarnated  as  Aleister

Crowley. Human personalities are retained as long as we are regularly  incarnated
on  this  planet,  the Grade of  Ipsissimus being  the  highest  that we  can  be  aware  of
while so. It is not that we cannot be higher than Ipsissimi while in a body of flesh. It is
simly that our physical brain will retain no memory of any experience that we may
have  above  that  plane while  incarnated. From a  practical  point  of  view,  from  the



point of view of material life, this is the same as not being able to have the spiritual
experiences corresponding. Also, it does not follow that the Grade of Ipsissimus will
still  be  the  last  of  which we  can  have  conscious  incarnated  awareness  a  hundred
thousand,  or  even  ten  thousand,  years  from  now.  Evolution  consists  in  being
conscious of more  on  all  planes  all  the  time,  and  of  being  able  to  correlate more
planes and more consciousness all the time.
We  must  stop  once  for  all  with  that  nauseating  nastiness  of  Theosophists  and

Illumnates  of  the Master  Joe  Doe  or  the Master  Kilroy  incarnating  themselves  in
poor  little  me  or  you  out  of  their  infinte  mercy  for  mankind,  who  deserve  their
compassion  so  little.  We  are  the  cream  of  the  crop  on  this  planet,  and  whatever
incarnates is Us­and not someone else. There is no God where any human being is.
A.C., knowing the brutishness characteristic of the existing religions, aware of the

false humility and utter hypocrisy instilled by them, felt sufficiently apologetical about
reaching Godhead to evade the issue. We, heirs of his experience, are not under the
same compunction. We refer  the reader  to LXV V.23­26. Aleister Crowley was not
the tool of 666. He was 666 Himself.
And he continues being 666 Himself. Only, now there is no more Aleister Crowley,

except that which was assumed into the Highest. And this is the Ascension of which
the Christists cackled so much, and about which they did so little in the age of their
sickly power.
We continue with A.C.’s Commentary:
Khephra, the Scarabaeus Beetle, is the Sun at midnight. He appears in Atu XVIII

(The Moon,  referred  to Pisces  in  the Zodiac)  at  the  bottom of  the  hieroglyph,  in  a
pool  (the  firmament  of  the  Nadir).  Above  this  is  a  path  leading  between  two
mountains crowned by towers. Beneath the Moon symbolic of glamour and illusion
as opposed  to  the Moon of  the Path of Gimel  symbolic  of  Purity, Aspiration,  etc.,
where goes the Holy Guardian Angel. This Path is guarded by two dogs or  jackals
symbolic  of Anubis,  guarder  of  the  Threshold  (see  verse  34).  The meaning  of  the
verse  is  thus  that  AIWAZ  (revealed  “as  a  mighty  serpent”  —  see  above)  has
destroyed  the principle  of  illusion.  In  particular,  the  belief  of man  that  he  is mortal
(Osiris) must yield  to  the consciousness  that he  is  the Crowned Child  (Horus). My
“heart” —  i.e.  the  human will  and  consciousness  of Aleister  Crowley  is  identified
with the essence of the life of AIWAZ (the blood of His body is used by Him as the
physical basis of His manifestation in CCXX).

27.  I  am  like  a  love­sick  courtesan  of  Corinth.  I  have  toyed  with  kings  and
captains,  and made  them my  slaves. To­day  I  am  the  slave of  the  little  asp of
death; and who shall loosen our love?

Aleister Crowley has abandoned all his personal ambitions to “die” at the caress of
AIWAZ in His function as his Holy Guardian Angel. (The little Microcosmic “little
asp”  as  opposed  to  the  “mighty  serpent”  who  is  responsible  for  the  Macrocosmic
Event  the  Equinox  of  the  Gods).  The  images  of  the  love­sick  courtesan  and  of
Cleopatra show the implication of the Nephesch or “animal soul” of Aleister Crowley



in this matter.
Yet  the entire verse may be connected with  the memory of a  past  incarnation:  it

was fashionable among women for while, even before Cleopatra, to commit suicide
in this manner. It could well then be another instance of a ‘ripple of His hair’.

28. Weary, weary! saith the scribe, who shall lead me to the sight of the Rapture
of my master?

The scribe confesses the utter weariness of his human consciousness so far as it is
divorced from communion with the rapture of the Adept (“my master”) who controls
him.
This explanation is again inadequte and incorrectly termed. The scribe would like

to become conscious of the Rapture of that part of his consciousness which function
in Binah (not the ‘Adept’ consciousness in Tiphereth), but finds no way of doing so.
This  and  the  next  verse  complement  themselves  in  description  of  the  mental  and
physical state involved. The weariness is not exactly physical: when you come out of
Trance, you find that you are not muscularly tired, nor in need of physical sleep. But
while seeking to attune, you are conscious of thisextraordinary feeling of lassitude. It
would be easy to speculate as to the cause; perhaps the prana energies of the  linga
sharira  are  being  assumed  into  the  culmination  of  nerve­brain  cell­subtler  energy
linkage  that  makes  contact  between  Neschamah  and  the  Higher  Ruach  possible
(Buddhi and Buddhi­Manas, in Hindu nomenclature). The description is remarkably
apt  in  every  detail,  and  it  is  to  hoped  that  future  experimenters  will  be  able  to
establish  what  the  problem  really  is.  Perhaps  it  is  akin  to  overload  in  an  electric
circuit.  It  eventually  vanishes,  or  at  least  it  did  so  in  the  case  of  this  writer,  who
experienced  it  during  his  Neophyte  initiation.  Perhaps  the  circuitry  became
strengthened by use?

29. The body is weary and the soul is sore weary and sleep weighs down their
eyelids; yet ever abides the sure consciousness of ecstacy, unknown, yet known
in that its being is certain. O Lord, be my helper, and bring me to the bliss of the
Beloved!

The  “soul”  means  Nephesch.  The  scribe  is  supported,  even  in  his  conscious
weariness, by the certainty of his “Unconscious” that he has come to his Attainment,
despite  his  human  conscious  forgetfulness  of  the  fact.  He  appeals  to  the  Angel  to
flood  the  human  consciousness  with  the  “Bliss  of  the  Beloved,”  as  heretofore
expressed in this Book.

30. I came to the house of the Beloved, and the wine was like fire that flieth with
green wings through the world of waters.

This  is  granted:  the  human  consciousness  enters  into  the  pleasure­house  of
Adeptship. The wine of spiritual rapture which intoxicates him is likened to “fire that
flieth”  (Shin)  “with  green  wings”  (Daleth,  Love)  “through  the  world  of  waters”



(Mem). Previous passages  should  enable  the  aspirant  to  understand  this  symbolism
quite  thoroughly.   שמ is  in  the  Qabalah  “The  Name”  and  “Heaven”;   שר means
“Almighty Power,” and דמ means “Blood.” These symbols  thus explain  the  text  in
detail.
We call the attention of Alchemists and Brothers of the O.T.O. to the fact that the

wine, which is another name for the Elixir, was like fire that ‘flies with green wings’
(moves through the Air, or has the Power of Air, since it flies) through ‘the world of
waters’.  Thus  ‘wine’  is  a  harmony,  or Quintessence,  of  the  Four  Elements  into  a
Fifth  State  (Akasha),  obtained  through  Love  (green,  the  color  of  Daleth).  A.C.’s
explanation then becomes clearer and complements this one aptly.
Unless  you  come  to  the  house  of  the  Beloved,your  best  efforts  to  produce  the

Elixir,  or  the  Wine  of  the  Sabbath,  will  be  in  vain.  Let  this  be  a  warning  to  the
profane,  but  hlet  them  also  remember  that  in  the  Aeon  of  Horus  the  catastrophic
disasters that followed experimentation along  these  lines by  the uninitiate are at an
end. The Forces of the Aeon are harmonic with any serious, or sincere, or naïve, or
spontaneous attempt to produce the Elixir.
Only those who would profane it by use against the True Will must beware.

31. I felt the red lips of nature and the black lips of perfection. Like sisters they
fondled me their little brother; they decked me out as a bride; they mounted me
for Thy bridal chamber.

Nature and perfection are Isis and Nephthys, who prepare Osiris (see Papyrus of
Ani  and  The  Book  of  the  Dead  generally)  for  Initiation.  The  Candidate  is  here
represented  as  their  brother  (Aleister  Crowley  is  Vau  of  IHVH,  “the  stone,”  the
human  consciousness  in  Tiphereth —  male)  but  decked  out  as  a  bride  (for  he  is
symbolically feminine towards his Holy Guardian Angel, the Heart about to meet the
Embrace  of  the  Serpent.  (See,  too,  Cap.  III:49­50  [Crowley  made  the  following
observation in his diary for May 4, 1906: “Indeed, this work of Augoeides requires
the Adept to assume the woman’s part: to long for her bridegroom, it may be, and to
be ever ready to receive his kiss; but not to pursue openly and to use as it were force.
Yet  the Kingdom of Heaven suffereth violence­Matt. 11:12­ may it not  be,  though,
that such violence should be used in order to attain that passive state? And of course,
to shut out all rivals?”]).
We  must  make  a  remark  for  the  benefit  of  Probationers  and  would  be

Probationers.  The  expression  ‘human  consciousness  in  Tiphereth’  is  misleading.
Tiphereth  is  the  focal  point  of  Hindu  Buddhi­Manas;  it  is  totally  above  human
consciousness as this is experienced by the average brain.
The difference between the brain of the Initiate and brain of the profane is that the

Initiate’s  brain  can  remember  Trance,  or  even  be  conscious  of  it  while  it  is
happening. We do not know if  careful examination of  the brain of an Adept would
show any anatomic or physiological difference  from a profane’s brain. We suspect
that present experiments with so­called ‘aura photography’ initiated by the Russians
will eventually provide  the  first scientific means  to  identify parapsychological  states



and their reaction on the brain.
What is important is that Probationers should not confuse Tiphereth­consciousness

with  brain­memory  of  Tiphereth  states.  The  central  experience  of  the  Grade  of
Neophyte  (and  the  obtaining  of  this  experience  is  the  sign  that  the  Probationer
reached Initiation in the Order) is the Vision of the Holy Guardian Angel. This Vision
must  not  be  confused  with  the  Operation  described  in  Liber  VIII:  it  is  not  the
Knowledge  and  Conversation,  but  a much more  elementary  contact.  Every  single
Initiation,  or  passage  through  the Grades,  provides  a  renewal  of  contact  with  the
Angel, each time more intense and more expanded.
If the Neophyte (ex­Probationer) becomes convinced that he (or she) obtained the

K. and C., he stops working towards the Grade of zelator, and becomes sure that he
is  an  Adeptus  Minor  (to  say  the  least!…).  He  can  then  become  not  only  very
dangerous to those below him, but something of a drag to his colleagues, as well as
pathetically ridiculous to those of higher grades than himself, be they A∴ A∴ or not.
The Key to Initiation consists in never to become satisfied with whatever you have

achieved up to now, no matter how sublime it may seem to you. Of course, you are
occasionally exhausted by an Initiation, and must spend years recharging while you
consolidate the ground already reached. But you should not lose sight of Aspiration
because  of  that.  As  The Wake World makes  abundantly  clear,  you must  kiss  your
Angel  again  and  again.  Cf.  AL  II.69­72.  It  must  also  be  remarked  that  A.C.’s
attribution  of  the Atman  to Kether  is  incorrect;  Atman  is  attributed  to Chokhmah.
The Plane of Consciousness corresponding  to Kether  is Nirvana,  or Nibbana. The
Lower Manas corresponds to Netzach, Hod, and has its crown in Tiphereth (Adeptus
Minor Within). Buddhi corresponds to Binah, and the Ahamkara to Daath.
The excessive  importance attributed  to Atman by  the Brahmins  is an example of

that  laziness we mentioned a while ago  in  talking of Neophytes who  think  they are
Adepts,  although  on  a  higher  plane.  Actually,  Atman,  as  understood  by  most
Brahmins, is nothing but a figment of the Ahamkara. Cf. VII IV.50­53

32. They fled away at Thy coming; I was alone before Thee.

The Ego  is deprived of  its attributes before  it can receive  the  impact of  the Holy
Guardian Angel. It must be the pure Human Self as an Individual independent of its
manifestations as such, the phenomena of its relation with its environment.
This verse can of course be interpreted on other planes. A study of the attributions

of  Isis  and Nephthys  is  helpful.  This  remark,  or  course,  in  no wise  invalidates  the
above explanation.

33. I trembled at Thy coming, O my God, for Thy messenger was more terrible
than the Death­star.

The Ego realizes that the Holy Guardian Angel will annihilate it. It trembles, and
this shaking of its identity is the token of its surrender (Compare the ecstasy of fear of
Amfortas  at  the  onset  of  his  Healing;  and  see  II:60  and  62  with  several  similar



passages elsewhere. The doctrine is everywhere implicit; but compare also Liber 418,
14th  Aethyr,  etc.)  Also,  the  first  appearance  of  the  Angel  is  necessarily
misunderstood;  for while  the human Ego exists,  it  is bound by  the conditions of  its
being; and  this  implies a certain  falsity of apprehension,  the  root of which  is  in  the
very illusion of Separateness which makes the Idea of an Ego possible.
But there are Egoes and Egoes, and Angels and Angels. We cannot generalize too

far  from known data, which are scanty. Before  the A∴ A∴ was reformulated by P.
and D.D.S.  at  the  beginning  of  this  centry,  the  scientific  method  was  not  used  to
investigate  and  describe  religious  experience.  Whatever  descriptions  of  the
Knowledge and Conversation we have, therefore, are either fictional or unintelligible
or were simply lost, or destroyed by the Adepts concerned.
In what concerns  the present writer, he has always been  treated with  the utmost

patience and gentleness by his Angel. Simultaneously, the Ordeals have been as hard
as  he  could  possibly  stand.  These  statements  may  seem  mutually  exclusive  to  the
profane;  it  is  unfortunate  that  this  should  be  so.  Perhaps  those  whose  intuition  is
awake will understand us.
We recall at least two instances of Ordeals which were quite close in conditions to

these described here. We must also point out that the verse quite clearly states ‘Thy
messenger’.  We  refer  the  serious  student  to  LXV  II.33­36  and  the  Commentaries
thereon. A messenger may synthesize all the conditions therein described, and other
and  subtler  conditions  which  can  be  even  more  terrible  and  harder  to  withstand,
some  of  which  are  described  in  the  following  verses  and  A.C.’s  Commentaries
thereon.

34. On the threshold stood the fulminant figure of Evil, the Horror of emptiness,
with  his  ghastly  eyes  like  poisonous  wells.  He  stood,  and  the  chamber  was
corrupt; the air stank. He was an old and gnarled fish more hideous than the
shells of Abaddon.

The “threshold” is before the “door” or “pylon” of Daleth. (Daleth means a door;
its attribution is Venus, pure Love, and its Path is from Chokmah to Binah, the base
of the Triangle of the Supernals. This “door”  is  thus  in all ways a fit symbol of  the
entrance to Initiation). The “threshold” is then below the Path of Daleth on the Tree
of Life; i.e., it is in the Abyss. The above symbolism refers strictly to the Attainment
of Master of the Temple; but its Truth is reflected into the technically correct account
of  the  Initiation of  the Dominus Liminis  to Adeptus Minor. Here  the  “door”  is  the
third Reciprocal or Transverse Path (Daleth is the first) Pe which means a mount —
the  door  of  the  vital  organs.  Pe  is  the  letter  of  Atu  XVI  the  “House  of  God”  or
“Blasted Tower.” The Hieroglyph represents a Tower — symbolic of the Ego in its
Phallic Aspect,  yet  shut  up,  i.e.,  separate.  This  Tower  is  smitten  by  the  Lightning
Flash of Illumination, the impact of the Holy Guardian Angel and the Flaming Sword
of  the  Energy  that  proceeds  from  Kether  to  Malkuth.  Thence  are  cast  forth  two
figures  forming  by  their  attitude  the  letter   :ע these  are  the  twins   וח (Horus  and
Harpocrates)  born  at  the  breaking­open  of  the  Womb  of  the  Mother  (the  second



aspect of the Tower as a “spring shut up, a fountain sealed”). The represent in respect
of the male aspect of the Tower the spermatozoa (ע is ♑ the sign in which is the Sun
at  the  Winter  Solstice,  when  the  New  Year  begins)  emitted  when  the  Phallus  is
smitten by  the  ecstasy of  the Orgasm  (Lightning Flash)  and  “blasted” by  losing  its
erection.
On  the  “threshold”  the Dominus Liminis  is menanced  by  the  Paths   נ  ס,  ,ע, the

Atus XIII, XIV, XV. (Temperance or Restriction, Death, and the Devil, which issue
from Tiphereth the abode of His Angel to ward off the profane of the Outer Order of
G.D.
The main difference (in essence) between the formulae of the two Initiations, into

the R.R. et A.C. and the S.S., respectively, are that the Adeptus Exemptus is below
Daleth altogether, though he has crossed the Second Reciprocal Path Teth on his way
to  become  an Adeptus  Exemptus,  and  has  no  Path  by which  he may  travel  (save
Gimel, which leads from Tiphereth to Kether, not from Chesed, to Binah, whither he
is bound. This is to ward off the profane of the Inner Order of R.R. et A.C.) while the
Dominus  Liminis  has  already  traversed  the  Path  of  Pe  to  attain  the  Grade  of
Philosophus, and the threshold is within, instead of without, the Pylon.
The significance of this is as follows: ­
In  crossing  the  Abyss  the  aim  is  to  annihilate  the  Ego  and  its  appurtenances

altogether.  In Qabalistic  symbolism  to  attain  to  Zero.  The  peril  is  therefore  that  of
identification with  any  of  the  products  of  disingegration.  Choronzon,  therefore,  by
which  same  we  signify  the  idea  of  Dispersion,  has  no  place  within  the  Supernal
Triad. The threshold of initiation, the Abyss, lies wholly without the door Daleth. The
completeness of the disintegration, the impotence (ακρατωρ) and idleness (αεργια), is
guaranteed by the absence of the love (Daleth) which might otherwise bind together
the dissipated events to form a unity (in the 7th Aethyr, Liber 418, we learn that if the
Black Brothers were only  able  to  look  up  to  the Goddess  of Love  (Daleth)  above
them they might yet attain to Understanding.)
In the Initiation to Adeptus Minor, the conditions are altogether other. The aim is

the attainment of unity not negativity, and there is no such perfection in the Sephiroth
of the Ruach, Chesed, Geburah, Tiphereth, which compose the Grades of the Inner
Order  (R.R. et A.C.) as necessarily excluding Choronzon from the  three Grades of
the  A∴  A∴.  The  student  is  now  referred  to  the  Elemental  Watch­Towers  of  Sir
Edward Kelly (See The Equinox  I:7and8). The  four Elemental Tablets  (12  ;tm 13)
are  bound  together  by  the  little  Tablet  of  Spirit  (  4  x  5),  or, when  the Tablets  are
arranged  to  show  them each  as  a  sub­section of  the unity  of Tetragrammaton by  a
black  cross  containing  the  letters  of  this  little  Tablet  of  Spirit.  The  names  of  evil
demons are found notably by taking some imperfect and unbalanced symbol for the
Watch­Towers such as a bilateral name from beneath the bar of the Calvary Cross in
any of the Lesser Angles — and prefixing the appropriate letter from the Black Cross.
The doctrine implied is that the nature of Spirit is not only represented by Shin, the

Holy  Spirit,  whose  descent  into  the  midst  of  Tetragrammaton  sanctifies  and
illuminates the blind forces of the Elements, but is also soulless matter, dark, formless



and  void,  the  mere  basis  or  background  for  the  manifestation  of  all  phenomena
indifferently;  and  this  truth  is  also  symbolized  by  the  blackness  and  undeveloped
potentiality  of Akasa  as  explained by  the  legend of Shiva mentioned  in  a  previous
paragraph.
Spirit may therefore be manifested either as the Holy Guardian Angel or as the Evil

Persona,  the  Dweller  on  the  Threshold,  portrayed  sensationally  for  trade  by  Sir
Edward Bulwer­Lytton in his romance Zanoni. The doctrine is also frequently found
in folk­lore, where man is represented as attended by both a good and an evil genius.
The horror  of  the  latter  is  intensified  by  his  function  as  the  alternative  to  the  Holy
Guardian Angel.
Now, in the case of Exempt Adept, should he be beaten back fromthe City of the

Pyramids  by  failure  to  comply  perfectly with  the  formula  of  “love  under  will”  he
remains  lost  in  the Abyss with no  future  possibility  than  to  identify  himself  in  turn
with each incoherent and unintelligible phenomenon that appears in the sensorium of
the man, who has been disintegrated as the first to each and every imperfection which
claims to be.
Entirely  different  is  the  case  of  the  Dominus  Liminis  whose  operation,  if

unsucessful, may be a simple failure perhaps due to no serious error of his own. Apart
from  slight  discouragement  he  should  be  able  to  try  again  without  disadvantage.
Indeed he should have used his failure as a means of instruction. But he may also fail
from  not  having  thoroughly  assimilated  the  injunction  of  the  Hieraeus  in  the
ceremony  of  his  initiation  into  the  Grade  of  Neophyte:  “Fear  is  failure  and  the
forerunner of  failure. Be  thou  therefore without  fear!  for  in  the heart of  the  coward
Virtue abideth not!” Similarly, he may have been unable  to fulfil  the formula of  the
Hierophant in that ceremony: “Remember that Unbalanced Force is evil. Unbalanced
Mercy  is  but  weakness:  Unbalanced  Severity  is  but  oppression.”  Once  more  the
fascination of evil may be no less perilous than the fear. In any case he may expect to
be confronted first of all by his Evil Genius (cf., further, the ceremony of Zelator in
G.∙.D.∙. —  the  appearance  of  the  Angels  Samael, Metatron,  and  Sandalphon).  He
may fail  to abide  the onslaught. He may be  thrust back  from  the  threshold, and his
defeat may be more or less damaging according to circumstances. But his fear may be
so  great  as  to  induce  him  to  transform  it  into  fascination,  or  his  exhaustion  so
complete that he isprepared to purchase rest at any price. In either case the result may
be that he accepts his Evil Persona as his Guardian Angel.
I should be loth to assert  that even so fearful a form of failure  is necessarily fatal

and final although evidently it must always create a disastrous Karma as involving the
assertion fortified by the most solemn oaths and sealed by the most intense ecstasy of
the absolute existence of evil, in a sense of the word, actually and ad hoc defined by
himself,  i.e., he has acquiesced in duality, established an interior conflict  in himself,
and ceremonially blasphemed and denied the unity of his own True Will. Appalling
as is such a catastrophe, it lacks the element of finality since the principles involved
do not extend above Tiphereth. He has become a Black Magician no doubt, but this
is  far  indeed  from being  a Black Brother.  It  cannot  even  be  said  that  such  an  one
thereby manifests any tendency to become a Black Brother when the time is ripe; for



his  union  even  with  the  personification  of  Evil  is  also  an  act  of  love  under  will,
though that will be false and vitiated by every conceivable defect and error. His chief
danger is presumably that the intensity of the suffering which results from this may, as
in the case of Glyndon in Zanoni, lead him to seek to escape altogether from Magick,
to refrain from any act of love for fear lest he stray still farther from his true path. Let
him  remember  the words  of my  brother:  “If  the  fool  would  persist  in  his  folly  he
would become wise.” Let him resolutely continue in iniquity, invoking the vengeance
of the Gods, so that at the end the excess of his love and its transcendence of anguish
may bring him back  into  the way of  truth. From  the  above  it  should have become
clear how it is that the Evil Genius is within the Sanctuary of the Temple of the Rosy
Cross whose formula  is “love under will,” while Choronzon is excluded alike from
that shrine and from the City of the Pyramids whose law, although still “love under
will,” understands both those terms as without limit.
But the Evil Genius is a form of Choronzon, implying as it does Duality. It merely

seems  more  consistent  and  coherent  because  the  Dominus  Liminis  ahs  still  not
reached that psychological state wherein dissociation of the impressions results from
the slightest stimuli. He is working towards Coagula, not towards Solve. Of course, it
does  not  follow  that  he  will  have  any  tendency  to  become  a  Black  Brohter  when
confronted with the Abyss. He has made Evil the Image of his Ideal, but provided he
achieves coherence, the Faculty above all associated with Tphereth, he will become
a  Minor  Adept.  Since  his  Formula  is  Love,  and  since  the  Evil  Genius,  though  a
partial  view  of  the  Universe,  is  nevertheless  a  projection  of  the  External,  he  may
aspire  to  the  City  of  the  Pyramids  just  as  much  as  a  “Good” Minor  Adept.  This
difficult subject is covered in LXV I.54 and in Liber Tzaddi 33­42.
By the time the “Evil” Dominus Liminis becomes a Minor Adept, his conception of

Evil will have expanded to include much that is called “Good”­the more so the better
the  mans  mind  may  be.  Such  was  the  case  of  Crowley  himself,  who  started  by
revolting  against  the  “Good”  that  he  saw  produce  so  much  misery  in  the  world
about him. But the mind of Aleister Crowley was already so ample and deep ins cope
that his vision of the Evil Persona was never so partial as to make possible to him to
become what we might call a Sorcerer. He  invoked Satan,  true; but he got not  the
image of his ego and its appetites, but htat Dark Star which trhoughout the ages has
waited  for  men  to  ask  themselves:  “But  is  there  not  something  more  in  the
Universe?”
The Evil is now described. The language is of course symbolic. At the same time

the appearance here given might correspond very closely with the actual expressions
of experience.
This, however, only in the case of a Dominus Liminis who had not swerved from

the Middle Path: “Good and Evil are one to Him.”
The  man  who  accepted  his  Evil  Genius  as  his  Angel  might  see  a  formidable,

austere,  or  powerful  Image,  ready  to  help  him  satisfy  his  desires  and  acquire
material  power  over  his  surroundings  and  his  fellowmen.  We  refer  the  serious
student  to  The  Sacred  magic  of  Abramelin  the  Mage,  where  the  wily  author



mentions,  alsmost  in  passing,  that  at  the  beginning  of  the  Operation  the  operator
might see a man of good and benevolent aspect who would pretend to be his Angel
and promise him riches, etc. etc.  in exchange for adoration. The author goes on to
mention damnation of  the soul as a result of  falling  for  this promise,  if we mistake
not.  The  Abramelin  book  is,  of  course,  spurious  and  mostly  fiction;  calculated,
moreover, to awaken sympathy for the Jews at a time when they were, as a religion,
persecuted  everywhere.  The  ethical  outlook  is  remarkably  modern,  and  religious
tolerance speaks  to  the  intellect rather  than  the heart of  the  reader. The Operation
itself,  however,  is  possible,  and  the  Magick  Squares  really  have  power,  and  are
dangerous  to  anyone  who  has  not  yet  achieved  the  balance  of  Tiphereth.  Cf.
Pantanjali  on  the Siddha and  their worthlessness  to  the  real Yogi. The Aspirant  is
wise  to  go  straight  to  the  Highest;  then  the  powers  will  be  seen  in  their  proper
perspective,  and he will  not make mistakes  in  their  application,  but will  follow  the
Thelemic injunction: “So with thy all; thou hast no right but to do thy will.”
Further, we must remark on the concept of ‘vengeance of the Gods’.
First we refer the serious student to AL II.22, particularly the words: “Be strong, o

man! Lust, enjoy all  things of  sense and rapture:  fear not  that any God shall deny
thee for this.” And finally we refer him to AL I.52 Perhaps he will undersand now in
what circumstances he can expect retaliation. And last, but not least, he is referred to
AL III.16. Do what thou wilt shall be the whole of the Law.
We are  twice  told  that  he  “stood” which  is  to  be  contrasted with  the  activity  of

“going” of the Holy Guardian Angel (see verses 37 ­ 41). It is the peculiar token of
any God that he should go. For this reason he bears the Ankh or sandal­strap in the
Egyptian monuments. This antithesis  is connected with the conception of  the Black
Brothers as shutting themselves up, or resenting change. The thelemic conception of
the  Universe  is  dynamic,  so  that  stasis  is  inevitably  the  symbol  of  conflict  with
Nature. It is the equivalent of Death; for Death being a change, it is an event, i.e., a
henomenon  of  activity  of  life.  This  doctrine  should  be  studied  very  thoroughly  in
CCXX.
Let the student attend, moreover, to the contrast between the symbols of the Holy

Guardian Angel and those of the Evil Genius. The former, (See verses 38 ­ 41) are
positive,  active,  solid,  dynamic;  of  chariots,  horseman,  spearmen,  the  weapons  of
Jupiter and Pan are  tremendously vital  in his hands. Per contra  the Evil Genius  is
vague, unreal and  inactive. His  characteristics are horror and emptiness. His  eyes
are ghastly, which I take in its strict sense as connected with geist. And this epithet is
peculiarly  abhorrent  since  the  sense  of  sight  is  attributed  to  Fire,  and  should  be
clear­cut  and  luminous.  Such  activities  as  he  commands  are  slow,  cozy  and
vermicular. They resemble wells of poisoned water, i.e. they lurk and receive as little
light as possible, whereas the ideal eye should dart forth flame. He causes even the
air about him to stagnate and stink. Anatomically he resembles a fish, a cold­blooded
inhabitant  of  the  passive  element.  (Note  the  fish  as  the  accepted  symbol  of  Jesus).
Even so, he is old, slow­moving, while the chief virtue of fish is to be quickly gliding.
And  he  is  gnarled,  offering  unnecessary  resistance  to  his  own  movement,  and
increasing its friction. Hideous!



Actually,  the eyes of  those “dwellers” are quite capable of glowing. Their glow,
however,  is  like  the glow of  putrefying  gases  accidentally  ignited,  it  is  not  a  clean
flame.  And  its  most  noticeable  quality  is  a  hatred  of  poisonous  intensity.  Fish­the
dweller is a composite of shells and demonic influences relating the Aeon of Virgo­
Pisces, the dead Aeon of Osiris just past.
Shells or Qliphoth are lifeless excrement; and Abaddon is the destroyer or disperser

— the destroyer by dispersion.
Once more, a much lower aspect of Choronzon.

35. He  enveloped me with his  demon  tentacles;  yea,  the  eight  fears  took  hold
upon me. His method of combat as distinct  from that of  the Angel which  is  to
pierce  with  a  spear  or  smite  with  a  thunderbolt  is  to  envelope  with  his
demoniacal  and  therefore  illusory  tentacles.  This  method  is  to  restrict  the
Aspirant  well  knowing  that  “the  word  of  Sin  is  restriction.”  He  succeeds  in
communicating the “eight fears,” which are connected with the eight heads of
the  stooping  dragon.  (See,  for  this  symbolism,  “The  Temple  of  Solomon  the
King,” The Equinox  I:1;nd3) They are  the  restrictions  to  the  Supernal Triad
attempted by the seven lower Sephiroth and Daath. Hence the Stooping Dragon
is shown on the Tree of Life below the Abyss after the Fall, and on the floor of
the Vault of Christian Rosencreutz.  In  the older symbolism they are  the eight
Keys of Edom.

36. But I was anointed with the right sweet oil of the Magister; I  slipped from
the embrace as a stone from the sling of a boy of the woodlands.

The Aspirant is “anointed with the right sweet oil of the Magister.” The Magister
pertaining to Binah, this oil may be taken to symbolize his Neschamah or aspiration.
See the account of the Holy Oil given in Book 4, Part II. Also the essential property
of  oil  is  to  diminish  friction  and  increase  ease  of  movement.  It  is  therefore  the
precisely right reply to this type of attack.
Furthermore,  the Aspirant compares himself  to a stone, which  refers  to  the cubic

stone symbolic of perfect adeptship, being the squared and equilibrated perfection of
the  spiritual  Masonry;  it  is  bounded  by  six  squares  which  signify  protection  by
Macroprosopus. See also the symbolism of the Stone in the Zohar, a subject far too
extensive to make more than this single indication practicable. There is, furthermore,
an identification of the Stone with the Sacred Phallus and of the Sun as worshipped in
the  Temple  of  Diana  at  Ephesus  and  in  the  word  ABRASAX.  In  our  own  holy
books, see V:6 and 58 of this Book and Liber VII V:2. In this  last connection note
the proper juxtaposition of stones as symbolic of the Great Work. This is to be found
also in The Voice of Silence, where those who have attained build themselves into a
wall to protect mankind. See also Liber VII VII:6
This stone is a missile in the “sling of a boy of the woodlands” who may be taken

to  represent  the  most  youthful  and  active  form  of  Pan,  i.e.  the  aspirant  considers
himself as  flung  forth  from  the  infinite  and  released  from his  swathings.  (Cf. Liber



XVII, VII:3 ­ 5) that he may perform the Great Work.

37. I was smooth and hard as ivory; the horror gat no hold. Then at the noise of
the wind of Thy coming he was dissolved away, and the abyss of the great void
was unfolded before me.

The aspirant  is smooth; his qualities have been perfectly harmonised. He  is hard,
having perfected his resistance to extreme pressure. The analogy is with ivory. Ivory
is  the  substance  of  the  tooth,  the  letter  Shin  of  the  Holy  Spirit  and  also  of  the
substance of the skeleton on which his being is being built. The sound Sh moreover
represents the power of silence as well as the activity and alertness which accompany
the will  to manifest oneself  through one’s True Will.  I here quote  from my original
notes on  the  intrinsic meaning of  the  letter:  “S  is  the  serpent­hiss,  the  sharp breath,
teeth bared yet clenched, which is the natural token of alarm, hate, defiance, natural to
a  man  who  meets  his  fellow­berration  from  legitimate  monkeyhood.  By  it  he
recognizes  his  brother,  and  names  him  accordingly, when  need was.  (Later,  when
alarm had died, we have still “sh!” — Hush! ­ not a call for Silence, which it breaks,
but  a  claim  on  the  Attention  of  other  men.)  In  S  is  this  idea  of  fear  and  anger,
combines  these  ideas;  so  the  first  S­gods  were  storm­gods.  Later,  this  breath,  air
moving in men, might be known for a proof that he lived;  then this breath­letter, S,
might  come  to  mean  “life.”  For  instance,  God  breathes  on  Adam  to  make  him  a
“living soul,” and Elisha raises a boy to life by breathing on him. The Ruach Elohim
again is a Breath that broods Chaos. At last we find a Holy Ghost begetting by dint of
a breath. And was not Maut the Mother­Vulture impregnated by the wind? Perhaps
too  the  hiss  of  the  rain  which  fertilizes  earth,  as  even  a  savage  must  observe  in
tropical lands where the result is so swift, may have helped him to the convention that
S  should mean  life.  This  rain  comes  from  the  air which  he  breathes,  though  from
beyond him; it seems then to him natural to make Zeus or Shu rain­gods and life­gods
as well as air­gods, storm­gods, names for the fierce, the fearful anger which at first
only meant “an enemy” — his fellow­man!” (Diary, June 1920).
The Evil Genius is accordingly unable to dominate the aspirant. He having proved

his virtue is now ready to receive the Holy Guardian Angel. Firstly is the noise of His
coming. “For the Lord shall descend from Heaven, with a shout, with the voice ofthe
Archangel,  and  with  the  trump  of  God.”  “The  Lord”  is  Adonai —  which  is  the
Hebrew  for  ‘my  Lord’;  and  He  descends  from  Heaven,  the  supernal  Eden,  the
Sahasrara Cakkra in man, with a ‘shout,’ a ‘voice’ and a ‘trump,’ again airy symbols,
for it is air that carries sound. These sounds refer to those heard by the Adept at the
moment of rapture.” (Book 4, Part II). This by itself is sufficient to destroy the illusion
of the Evil Genius. The “abyss of the great void” is unfolded before the aspirant, i.e.,
all positive phenomena disappear. What remains is the “infinite space” of Nuit. The
continuous body of infinite possibilities.
A  correction  must  be  made  here.  It  is  not  the  Sahashara  that  is  active  in  the

Initiation of  the Adeptus Minor, bu the Visuddhi,  ‘home of Akasha’. Phenomena of
sound are  referred  to Akasha,  the  symbol of which  is an ear. The Abyss of  course
unfolds before  the Adept­it  is  related  to  the  Initiation, which  immediatley opens  the



perspective  of  the Next  Step.  Cf.  LXV  III.47­48.  Also,  although  the  Spiritual  force
comes  from  Visuddhi,  it  activates  the  Anahata.  It  comes  dextro=rotatory,  that  is,
from an “awakened Kundalini”. (Although in these matters the rate of vibration and
the plane of vibration are more important than the direction of movement.)

38. Across the waveless sea of eternity Thou didst ride with Thy  captains and
Thy hosts; with Thy  chariots  and horsemen and  spearmen didst  Thou  travel
through the blue.

“The waveless  sea of Eternity”  repeats  this  idea.  It  is  the  timeless menstruum of
action, unstirred by any vibration, while ready  to receive and  transmit  that which  is
imposed  thereupon  by  the  will.  The  Holy  Guardian  Angel  approaches  rapidly
(‘rides’) accompanied by his hosts (Note ; Tzaddi Beth Aleph, an host = 93).

39. Before  I  saw Thee Thou wast already with me;  I was  smitten  through by
Thy marvellous spear.

The arrival of the Angel is too rapid for the perception of the Adept. Cf. II:60 etc.
The symbolism of  the spear  should be studied  in  the  legends of  the Crucifixion, of
Parzifal, and others. The matter is further elucidated in Bagh­i­Muattar.

40. I was stricken as a bird by the bolt of the thunderer; I was pierced as  the
thief by the Lord of the Garden.

The  Thunderer  is  Jupiter,  here  considered  as  the  creative  paternal,  and  warrior
Lord of the Air. The bolt is the Swastika, or Disc of Zeus. Its symbolism is ultimately
identical with that of the sphere. The bird is the natural symbol of the aspiring soul.
Cf. II:39­41. The Swastika has the shape of the letter Aleph whose Temurah is PLA,
(see Sepher Sephiroth) by which we mean the instantaneous destruction of the Ego in
Samadhi. The second phrase echoes the two former. The Lord of the Garden is Pan
or Priapus whom my brother Catullus constantly  represents  as  punishing  thieves  in
his peculiar manner. There  is a special symbolism of  the  thief  in which perhaps we
find trances of the Legend of the Crucifixion and the ritual of the priest of Nemi but
its detailed signification has been to a great extent lost or abandoned.

41. O my Lord, let us sail upon the sea of blood!

Cf.  II:15,  similar  passage.  I:33­41  especially  verses  33  and  39.  Immediately  the
Adept has attained to the Knowledge and Conversation of his Holy Guardian Angel
he loses no time, but goes on the way of his True Will, borne upon the flood of the
physical life which he has spilt in order to enjoy the impersonal and effortless life in
communion with his Angel.
Let it be understood, however, that the impersonal and effortless life is the Trance

state, and when the Adept returns  from this  to do his True Will he  is  subject  to  the
normal problems of material life. The planes must not be confused. We remember the
case of an Adept who, walking along a city street still in the aftertase of ecstasy, saaw



a man  in  the  habit  of  a  roman Catholic  priest  coming  twoards  him As  everybody
knows, Aspirants to the A∴ A∴ are supposed to exorcize people in the vestments of
any  of  the  religions  cursed  in  AL  III.51­53.  The  Adept,  however,  refrained  from
doing so, accepting, as he  thought,  this person in  its habit as part of  the Universal
beauty he had just beheld in his Angel. As a result, his aura was blasted by a power
so malignant that for five years afterwards the astral wound then produced still gave
him trouble in Magickal Operations. He had simply mistaken the Plane of Tiphereth,
where he had been, for the plane of matter, where he now was. It took him ten years
to understand this.
Let  this  be  a warning  to  others.  Let  them  also  remember  that  it  is  advisable  to

remain in retirement  for several days after any Trance of Union, doing simple and
routinary work of a  temporal kind,  to give  the mind  time  to adjust  to  its newfound
parameters,  and  to  give  the  aura  time  to  become  sufficiently  sedate  not  to  shock
people  you may  come  in  contact with.  Exceptions  to  this  rule  are  only  Initiates  of
great experience or who practiced Liber III to perfection.

42. There is a deep taint beneath the ineffable bliss; it is the taint of generation.

Verses 42­44 present a lyrical picture of the Mystery of Evil.
Lyrical it may be; but describes a perception that comes to all of us some time or

another during the Path.
42: The bliss of the union of the Adept and his Angel appears to contain a flaw, in

that being an operation of change “the taint of generation” it shares the impermanence
of all complex phenomena and therefore the liability to sorrow. See Cap. III vv. 21­
25.
Actually, the perception involved is deeper than the mere sense of empermanence,

and sorrow at this: it is a sense of something that partakes of that filthi of  the blind
worm of slime from which mankind evolved. You might say that it is the “angel” part
of our consciousness lamenting its connection with the beast.

43. Yea, though the flower wave bright in the sunshine, the root is deep in the
darkness of earth.

Admits that the most admirable manifestations spring from deep­seated mysteries.
Corruption lies at the heart of all things.

44.  Praise  to  thee,  O  beautiful  dark  earth,  thou  art  the  mother  of  a  million
myriads of myriads of flowers.

No  attempt  is made  to  contradict  the  above  or  to  explain  it  away.  The  solution
comes  from  looking  at  the  other  side  of  the  matter.  Corruption  itself  and  all  the
mysteries  of  sorrow are  to  be held matters  for  rejoicing,  since  they  are  the  engines
whose work results in truth and beauty. Cf. CCXX Cap. I, vv. 29 and 30.
You  can’t  explain  away  a  fact  of  life:  you  can  only  enlarge  your  perspective  to

include it. The tendency to avoid “lower things” is very dangerous. On one side,  it



stops development;  on  another,  it  may  produce  a  habit  of  living  that may  lead  to
“black  brotherhood”  someday.  The  Adept  to  which  we  referred  above  refused  to
accept the “taint of generation” when he saw the Roman priest approaching. As a
result, his aura was blasted by the demonic force which that priest represented. He
was doubly wrong  in not exorcising  the priest, anyway, since  it  is a command that
comes from the Lord of the Aeon Himself.
That same Adept, while still a Probationer, on a certain occasion had a gift from

the  Gods:  a  perfectly  fromed,  still  warm  hawk,  met  with  on  a  solitary  walk.  The
Probationer had been planning to furnish a Magickal Temple, and he needed a fan.
Forthwith he started pulling out the pinions of the dead bird. The last one, however,
came out hardly, and with a piece of flesh attached. Disgusted, instead of cleaning up
the  feather,  the  Probationer  crushed  it  and  threw  it  away.  Then  he  had  “an
intimation”  and  counted  the  remaining  feathers:  he  had  only  ten.  The  eleventh,
which would have completed the fan perfectly, he had thrown away. At this moment
the perception of the meaning of these verses came to him, although he had not yet
read  or  learned  them  by  heart:  the  perception  that  filth  is  part  of  life,  and  that
sometimes you must go down  into  filth  to get  the pearl of great price. Although he
kept the feathers he then had, he never made his fan. Nor did he complete his temple.
He had disobeyed the rules of the A∴ A∴ and had learned Liber AL by heart instead
of Liber LXV, reasoning  that  if he msut  learn  something by heart, he would “start
with the highest”. He remained a Probationer for nine years, and it was only after
several ordeals  that  he became  sufficiently  humble  to  do his  job properly.  In  three
months he psased to Neophyte. While  learning LXV by heart (he learned the entire
Book)  he  came  to  the  present  passage.  The  incident  of  the  dead  hawk  came
immediatley  to  his  consciousness.  But  as  we  can  see  from  the  incident  of  his
Adeptship already mentioned, he still did not entriely learn is lesson. Let us hope he
knows better now.

45.  Also  I  beheld my God,  and  the  countenance  of  Him was  a  thousandfold
brighter than the lightning. Yet in his heart I beheld the slow and dark One, the
ancient one, the devourer of His children.

45­53. This passage is the most difficult in the Chapter. It is difficult to consider its
verses  separately.  Yet  there  seems  to  be  no  proper  coherence  in  them,  no  single
orderly idea is their diversity. The solution seems to be in the direction of a realisation
that the passage is in the nature of progressive discovery. It resembles the account of a
mental journey. One of the keys to it is the sudden shifting of the point of view noted
above,  vv.  43­44.  The  contemplation  of  Beauty  leads  to  the  reflection  upon  the
elements of Beauty which we do not recognise as beautiful because our sensorium is
not  djusted  to  that  stage  of  existence.  Cf.  my  poem  on  “Ovariotomy”,  where  the
plastic  beauty  of woman  seems  to  be  destroyed  by  cutting  her  up. Yet  the  beauty
reappears in a different form when the cells of which she is composed are examined
under the microscope. Let us apply this key to the passage here under consideration.
45. In the first sentence attention is called to the brilliance of the appearance of the

Angel. The second sentence recognises that beneath  this appearance  is a  symbol of



terror,  viz.,  Saturn,  who  is  here  understood  by  his  astrological  and  legendary
attributions. We must be  at  pains  to note  that Saturn  is  the god of generation. This
establishes  a  reference  to  verse  42.  Saturn  is  called  the  devourer  of  his  children
because he  is Time who  conceals  in  oblivion  the phenomena he has  brought  forth
from the inane. But  there is a further meaning which is  that he  is not bound by  the
results of his action. Whatever he does results only in a transitory phenomenon which
vanishes  automatically  as  time  goes  on.  Shallow minded  people  are  accustomed  to
regret impermanence. They fail to realize that if everything that happened remained in
existence  the  burden  of  facts  would  soon  become  intolerable.  Nature  requires  an
excretory system or she would soon become clogged with the multiplicity of her own
illusions. The progress of the human mind depends upon its power to assimilate the
details of any work. They constitute the finished product and appear therein only in a
changed form. The rough working must be destroyed. The process is continuous. The
art  of  progress  is  to  compose  constantly  more  complex  and  more  comprehensive
synthesis;  just  as  the words of  a poem surrender  their  intrinsic meaning  in  order  to
compose  the  unity  of  the  impression made  by  the  poem  as  a  whole,  so  again  the
poems of the poet. This formula is universally applicable. It is particularly the subject
of biology.

46. In the height and the abyss, O my beautiful, there is no thing, verily, there is
no thing at all, that is not altogether and perfectly fashioned for Thy delight.

Is  to Verse  45  as  verse  44  is  to  verse  43. The work  of  Saturn  seems  no  longer
mysterious and terrible because its nature changes and is lost in the admirable result of
its operation.

47.  Light  cleaveth  unto  Light,  and  filth  to  filth;  with  pride  one  contemneth
another. But not Thou, who art all, and beyond it; who art absolved from the
Division of the Shadows.

Cf. CCXX, Cap. I vv. 22 ­ 23 and similiar passages. It is natural to us to make a
distinction between  things,  to  prefer  one  thing  to  another.  But  the  Angel  is  above
such duality. All things equally contribute to his perfection. He is said to be “absolved
from the Division of the Shadows”, i.e. from the illusion of dividuality. It is only an
illusion  that  difference  is  apparent  between  diverse  phenomena.  The  most  fatal
mistake that the Adept can make is to emphasise the desirability of one set of things
and the undersirability of another. If he persist in so doing his sectarianism will thwart
his  ideal  so  that  his Angel,  instead of  being  complete,  comprehensive,  and perfect,
will represent his personal prejudices. In such a case the Adept will suffer whenever
his attention is called to any idea in Nature which is not successfully transmuted and
included in the scope of his aspiration.
We must however, remember that the Adept, like anyone else, has his work to do.

We  try  to  modify  environment,  and  we  either  succeed  or  fail.  Philosophical
perception,  for  instance,  of  the  existence  of  a  Roman  Catholic  Church,  must  be
balanced  by  the  resolve­if  you  have  this  resolve­to  eradicate  the  possibility  of



existence of  such a  symptom of disease  from  the  surface of  the globe.  In  short, we
work upon the raw material of phenomena with  the  intention of producing change.
This is Magick. And we may feel reasonably disgusted by the presence of evidence of
the continued existence of something we are trying to destroy. ‘To make no difference
between things’ must not be interpreted as Laissez­faire. We refer  the reader  to  the
case of the Adept we just mentioned a while ago. The planes must not­repeat not­be
mixed.

48. O day of Eternity,  let Thy wave break in foamless glory of  sapphire upon
the laborious coral of our making!

This doctrine is restated. The coral is the Karma produced by the accumulation of
our acts. This construction has taken place in time and its need is to be covered by the
rhythm of Eternal Delight. The Knowledge and Conversation of the Holy Guardian
Angel  set  as  a  point  of  contact  between  two  continua.  Neither  is  comprehensive
without the other.

49. We have made us a ring of glistening white sand, strewn wisely in the midst
of the Delightful Ocean.

The  symbolism  of  the  previous  verse  is  carried  on.  The  ring  indicated  the
perfection  of  our  own  being  on  the  synthesis  of  our  actions. We  have  constituted
ourselves as a positive phenomenon situated in a realm of  infinite possibilities, with
which we can make contact, as we choose. To understand this passage properly we
must  keep  in  mind  the  teaching  of  CCXX  about  the  nature  of  existence.  The
appearance  of  the  Khu,  a  series  of  marriages  of  Hadit  and  Nuit,  lead  to  the
congregation  of  what  may  be  called  a  positive  individuality  of  the  Second  Order
which is ready to act as a unit, and to invoke Nuit.
There is another meaning to this verse, possibly more cogent. It refers to the use of

the Quintessence to produce certain results. Verse 51 give its use to produce another
and a different result. There is no law beyond Do what thou wilt.

50. Let the palms of brilliance flower upon our island; we shall eat of their fruit,
and be glad.

Vv. 50­51 show the two forms in which this plan can be executed.
50: Acts of love under will may be directed to the creation of masterpieces. There

are  the “palms” whose flower delights, whose  fruit nourishes our personality. Such
acts may also be directed inwardly — the mystical process as opposed to the magical,
the  dissolution  of  the  personality  regarded  as  imperfection.  The  text  indicates  a
preference  for  the  latter  process.  This  is  natural,  the  work  at  issue  being  the
Knowledge  and Conversation  of  the Holy Guardian Angel,  and  this  is  primarily  a
work of dissolution rather than of further construction.
The  text  indicates  a  preference  for  the  latter  process  on  the  part  of  Aleister

Crowley.  There  is  no  necessary  relation  between  the  process  and  the  Work  of



Tiphereth, which is not of dissolution, but of harmonization, not Solve, but Coagula.

51. But for me the lustral water, the great ablution, the dissolving of the soul in
that resounding abyss.

What this actually means is that the Work of the IX ° Degree O.T.O. can lead to
the  Crossing  of  the  Abyss.  The  Adepts  are  of  many  types  and  of  many  fields  of
activity. If they are like 666, they do not stop at Initiations to gather their laurels, but
go straight on. This is not supposed to be a model of behavior. Suum Cuique.

52.  I  have  a  little  son  like  a  wanton  goat;  my  daughter  is  like  an  unfledged
eaglet; they shall get them fins, that they may swim.

The symbolism is here particularly obscure. The son is presumably Ruach and the
daughter Nephesch. The former seems to be described in respect of its capriciousness
and  the  latter of  its poor undevelopment  in  the matter of  aspiration. They are  to be
furnished  with  the  means  of  rhythmical  motion.  The  defect  of  the  goat  of  the
Nephesch is its  idleness,  its  lack of wings. They are  then  to be rendered capable of
ordered movement within the element of the nature of the Angel.
This  is entirely  incorrect. The Angel states  that He has a  little son  like a wanton

goat: that is, He has produced in the Adept, by His Creative Energy,  the birth of a
new seed of Ruach possessing the potentialities of Pan. And he has equally produced
the birth of a new Nephesch possessing the potentialities of the Eagle, which must be
studied in Alchemy. This daughter has wings; they are merely unfledged as yet. They
shall get them fins that they may swim in the “warm honey” of the Adept’s being. Cf.
v. 8.
Of course, the opposite point of view may be taken. The Adept may be speaking, in

which case his children by the Angel must become capable of traveling in the Being
of  their  Begetter,  and  thereby  growing  through  that  process  of  resonance  that  we
have already  spoken about.  It makes  no  difference. Both  views  are  simultaneously
correct.
It must always be understood that the Lower Sheaths of the Self are fashioned by

the Self in its search for Self­Realization. Manas and both Shariras are porduced by
the Ahamkara, which is itself nothing but the expression of the Higher Triad’s Will to
incarnate.  The  process  of  Initiation  consists  in  the  destruction  of  those  lower
principles and their reconstruction on a higher evolutionary coil of the spiral. In this,
those  of Our Order  have  the  assistance  of  the Holy Guardian  Angel.  But  there  is
never  any  question  of  obsession  or  implantation  of  “alien”  material.  These
interpretations  belong  to  the  unregenerated  Ahamkara.  The  Magister  Templi  is
always of the seed of the man in whom He manifests. Cf. AL I.21, 29, 30, 45, 48, 52;
Liber VII i.41­45, iii.1­15, 53­60, iv.55­59, vi.17­41, vii.11­14, 29­52.

53. That  they may  swim, O my beloved,  swim  far  in  the warm honey of Thy
being, O blessed one, O boy of beatitude!



54.  This  heart  of mine  is  girt  about with  the  serpent  that  devoureth  his  own
coils.

The symbols of  the heart and the serpent are retained to  represent  the Adept and
the Angel,  but  the Angel  is now shown as  identical with  the great Snake, Ananta,
which  surrounds  the Universe  and by  constantly  devouring  its  own coils  gradually
restricts the manifested Cosmos.
This  is, of course, a continuation of  the perception started  in 42­46.  In man,  this

Snake Ananta manifests as Death. Cf. AL ii.6.

55. When shall there be an end, O my darling, O when shall the Uni verse and
the Lord thereof be utterly swallowed up?

The Adept enquires with regard to the process. (The answer is apparently given in
verse 65.) Despite the perfection of his rapture, the Adept appears to recognise that it
is only so to speak an oasis in the desert. He extends his aspiration from the personal
problem of his own sorrow to the contemplation of the Universal Sorrow.
This, of course, is rather presumptuous on the Adept’s part, since he simply equate

the  Universe  of  Men,  of  which  he  as  just  become  aware  by  passing  the  Veil  of
Paroketh), with  the Cosmic Universe.  In  Liber  VII  the Magister  Templi makes  no
such mistake, since the word “universe” either comes  in  lower case or  in capitals,
depending on what universe is being spoken about. But the Magister’s point of view
is ampler, of course.
“The Lord of the Universe,” who appears quite often in this Book and Liber VII, is

to be interpreted in four main acceptions. First of all,  it  is Chesed, “whom all men
call  the First”, and any Father­Image  that you happen  to connote  therewith: God­
the­Father  in  the  case  of  the  Christists,  Jehovah  in  case  of  Jews,  any  image  of
Buddha  or  Krishna  obtained  through  Dhyana,  etc.  Second,  it  is  Daath,  which
manifests through Chesed, and which is projected on the External Unvierse. This is a
slightly  subtler  perception,  and  pertains  precisely  to  those  lower  initiates  who  let
themselves  be  deceived  by  Dhyana.  The  Black  Brothers  go  one  step  further  and
identify themselves with it. Certain Brahmins, of course, confuse it with Atma. Third,
in a very special acception, it is Ra­Hoor­Khuit, one aspect of the Lord of the Aeon.
Wen  the  phrase  is  used  in  this  sense  it  can  be,  as  a  rule,  identified.  Finally,  it  is
equated  with  some  inaginary  Creator  above  and  beyond  all  known  concepts,
including Kether. This, by they way, is risible, since such a concept could only arise
in  a  Ruach,  and  not  an  enlightened  one,  at  that.  If  there were  such  an  animal,  it
would be Hadit.

56.  Nay!  who  shall  devour  the  Infinite?  who  shall  undo  the  Wrong  of  the
Beginning?

The  Adept  appears  to  be  overwhelmed  by  this  consideration.  It  seems  to  him
theoretically  impossible  to “undo  the wrong of  the Beginning.” This means  that he
has now understood the doctrine that  the beginning (Berashith)  is necessarily of  the



nature of error. Any separateness, any sense of finitude represents imperfection. It is a
matter of plain logic that it should be so. He has of course succeeded in making his
personal  imperfection  the  means  of  attaining  self­consciousness  and  thereby  a
spiritual  state  beyond  anything  of  which  he  seemed  capable.  But  his  attainment
having made him aware of the whole Universe and identified it with the conditions of
his own sublime being he experiences the Trance of Sorrow.
Which  shows,  of  course,  what  an  ass  he  is,  and  how  further  he  must  still  go.

“Plain  logic,”  indeed!  The  Adept  resents  that  fact  that  there  is  a  “deep  taint”
beneath all bliss. He wants Perfection. He resents Change. He resents the existence
of anything that disturbs the calm and peace of his position as center of the kingdom
of his soul, and he does not realize that it is the Angel Himself, and the existence of
the Angel Himself, that thus disturbs him. He does not realize that he is reacting like
that self­same savage of a hundred thousand years ago, to whom any stranger was
an enemy. He does not  realize  the Formula of Nuit,  for which  see AL  I.28­30. He
does not perceive that Sorrow is an illusion, and the worst of the illusions, because it
seems­only  seems­to  mortify  the  Ahamkara.  Actually,  it  is  the  most  insidious  final
stronghold of the Ego. Whatever is Sorrow for thee is Joy for some other part of the
Univewrse­the  true Universe.  Therefore  have  the manhood  to  understand AL  II.9,
and  to  practice  AL  II.60.  “But  always  unto  me.”  We  continue  with  A.C.’s
Commentary:
It must be borne in mind that Qabalastically the Adept has no special cognizance of

any  Sephira  above  Tiphereth  until  he  has  attained  thereto.  This  postulate  is
promulgated simply for convenience of calculation.  In actual practice  it  is of course
usual  for  the  aspirant  to  be  imbued by wiser motives  than  those determined by his
recognition of his personal imperfections.
The point  of  the passage  is  to  show how  the  attainment,  instead of  being  as  the

postulate  was  apt  to  image  the  completion  of  the  Great  Work,  may  extend  his
conception of that work from a personal to an impersonal sphere. The first lesson that
he learn in fact is that he must apply himself immediately to fitting himself to enter the
Third Order, now  that at  least he  is  admitted  to  the Second.  I quote Liber 418,  the
14th Aethyr. It states the doctrine with singular insight and eloquence.

57. Thou criest like a white cat upon the roof of the Universe; there is none to
answer Thee.

This verse throws light on the three previous. The Angel is now clearly understood
as only concerned with the Adept as such in total fraction of his whole function. He is
no longer the goal and crown of the Adept. That work being accomplished it is seen
in proper perspective. The Adept begins to apprehend the nature of the Angel as he is
in himself,  i.e., as he  is a  relation of  the Macrocosm. Now in  the particular  case of
666, the Angel being Aiwass, the pertinence of verses 54­56, which were at first sight
rather puzzling, as indicating a new and unfamiliar aspect of the Angel, is seen to be
absolute. Aiwass is the Logos of the Aeon, his number being 93, like that of Θελημα
the word of the Law. 666 is the instrument of which he and the Secret Chiefs of the



A.∙.A.∙.  prepared  and  employed  as  an  instrument  by  which  the  Law  might  be
proclaimed. 666 is the 4th number of Sol whose House is Leo, the Lion, which again
is the Sign of the man 666 (rising at his birth). This man therefore apprehending his
Angel as the perfection of his own symbol likened him to a white (Kether) cat (lion)
and, since he is the Logos, says to Him “Thou criest.” This is the link with verses 54­
56, for 666 looks to Aiwass to undo the Wrong of the Beginning by the utterance of a
Word. It seems, however, to the nature of the Word is altogether sublime. The roof of
the Universe is a symbol of Kether, or of Kether with the Paths א and ב which issue
from  it  forming  symbolically  a  roof  to  the  Tree  of  Life.  “There  is  none  to  answer
Thee”. Above Kether  is None or  the Negative,  the  three kinds of Ain or Nothing.
The complaint of 666 is therefore that this Word will find no echo save in the heart of
Nuit.
Some  remarks  are  necessary  here.  First,  Aiwass  is  not  the  Word  of  the  Aeon,

being, as he himself states very clearly, the minister of Hoor­paar­kraat. The Word of
the Aeon,  the Logos  thereof,  is 666. The “secret chiefs” are all  those  Initiates who
crossed the Abyss. Some are  so  immeasurably advanced  that  they may  function as
viceroys of  the Unknown God, and  sit  on  the  thone of Ra. All  of  them  function as
Holy Guardian Angels as they pelase. Speculation as to their nature can only lead to
disaster.  They  are,  of  course,  unknown,  since  they  have  no  function  to  declare  to
mankind  at  large  except  when  they  assume  an  Office  such  as  Lord  of  the  Aeon,
Hierophant  of  the  Magi,  or  Hierophant  of  the  magistrie  Templi.  Aiwass  was,  of
course, the Logos in the last Aeon; the Logos of an Aeon is always the Initiator of the
Logos of the Aeon following. Aiwass, of course, is not Heru­ra­ha. He is Aiwass. But
above the Abyss, and at hteir level of initiation, these distinctions are as academic as
they seem important at our level.

58. Thou art like a lonely pillar in the midst of the sea; there is none to behold
Thee, O Thou who beholdest all!

This verse Repeats the idea of verse 57. The “lonely pillar” represents Chokmah,
the  Creative  Word,  the  Phallic  Mercury,  the  Wisdom  by  which  the  world  were
created. The sea is Binah, the natural abode of Chokmah. The nature of Binah though
indeed to understand is to be the great darkness. This is the conventional symbolism.
Many examples of  it are given  in  this and other sacred books. But see  in particular
Liber 418:
Twelfth Aethyr
This  is  the  Mystery  of  Babylon,  the  Mother  of  Abominations,  and  this  is  the

mystery of her adulteries, for she hath yielded up herself to everything that liveth, and
hath become a partaker in its mystery. And because she hath made herself the servant
of  each,  therefore  is  she  become  the  mistress  of  all.  Not  as  yet  canst  thou
comprehended her glory.
Beautiful  art  thou,  O  Babylon,  and  desirable,  for  thou  hast  given  thyself  to

everything that liveth, and thy weakness hath subdued their strength. For in that union
thou didst understand. Therefore art thou called Understanding, O Babylon Lady of



theNight!
This is that which is written, “O my God, in One last  rapture  let me attain  to  the

Union with many.” For she is Love, and her love is one, and she hath divided the one
love into infinite loves, and each love is one, and equal with The One, and therefore
is she passed “from the assembly and the law and the enlightmmen# unto the anarchy
of solitude and darkness. For ever thus must she veil brilliance of Her Self.”
O Babylon, Babylon, th# might Mother, that ridest upon the crowned beast, let me

be drunken upon wine of thy fornications; let thy kisses wanton me unto death, that
even I, thy cup­bearer, mayunderstand.
Now, through the ruddy glow of the cup, I may perceive far above, and infinitely

great, the vision of Babylon. And the
Beast whereon she rideth is the Lord of the City of the Pyramids, that I beheld in

the fourteenth Aethyr.
Fourteenth Aethyr
O thou that art master of the fifty gates of Understanding, is not my mother a black

woman? O thou that art master of the Pentagram, is not the egg of spirit a black egg?
Here abideth terror, and the blind ache of the Soul and lo! even I, who am the sole
light, a spark shut up, stand in the sign of Apophis and Typhon.
Liber VII VII:28­33.
I am the One beyond these all; and I bear the symbols of the mighty darkness.
There  shall be a  sigil  as of a vast black brooding ocean of  death  and  the  central

blaze of darkness, radiating its night upon all.
It  shall  swallow up  that  lesser  darkness. But  in  that  profound who  shall  answer:

What is? Not I.
Not Thou, O God!
A principal symbol of Chokmah as the Phallic Mercury is the eye I quote from the

vision of Him as observed in The Paris Working: “He (Mercury) is essentially phallic,
but he has a book in his hand, the Book which has one hundred and six pages. On
the last page, as a colophon,  is a  four­pointed star, very  luminous, and  this  is  to  be
identified with the eye of Shiva, and the book pertains to the Grade of 7° = 4▫. The
Sub­title of the Book is BIA, which is said to mean ‘force”‘.
In  this  aspect  although Chokmah  is  the Word  he  sees  and  does  not  speak.  The

Word is in fact Act itself, rather than any intelligible utterance. The complaint of 666
seems then to be that neither by word nor deed can Aiwass undo the Wrong of the
Beginning. Θελημα which  is  itself  an  absolute  symbol  of Chokmah  is  beyond  the
comprehension of the Universe whose imperfection its function is to remedy.

59. Thou dost  faint,  thou dost  fail,  thou scribe; cried the desolate Voice; but I
have filled thee with a wine whose savour thou knowest not.

The epithet ‘desolate’ attracts the attention immediately. The word is derived from
de­solare, de having an  intensive  force,  so  that desolate means “utterly  alone.” The



Hierophants have however been accustomed to communicate arcana in the presence
of the profane by taking advantage of the similarity of sound between Sol and solus,
especially  in such parts of  the declension as soli which  is genitive singular of solus
and dative singular  of Sol,  and  solis,  genitive  singular  of Sol  and  ablative plural  of
solus. The word desolate may therefore be intended to indicate the attribution of the
Angel both to Kether (Solus) and to Tiphereth (Sol). The de may imply a reference to
his relation with the adept through the Path of ד, Love, especially in view of the fact
that His word Θελημα, 93, contains the idea of Agape, 93.
We must  remark once more  that  there  is  no  communication between and Adept

and ד except  through the Guardian of  the Abyss; Daleth pertains  to  the Supernals.
The  Angel  is  implying  the  relation  between  Chokhmah  and  Binah,  not  between
Himself  and  the  Adept.  His  ‘normal’  contact  with  the  Adept  is  through  the  High
Priestess, ג.
The verse is a direct reply of Aiwass to 666 who was actually very disheartened at

realising  that  the Great Work which he had accomplished,  for all  its  raptures of his
personal  sorrow,  was  but  the  gateway  of  the  Path  of  the  stupendous  task  of
rediscovering the Universe as he had done for himself. Aiwass explains  that he has
actually made the magical link necessary between Himself and the World through the
man 666. My fainting under the sense of my responsibility, my feeling that my work
for the world was foredoomed to failure, were due to my ignorance of what Aiwass
had done.
He  claims  that  he  has  filled me with  “a wine whose  savour  thou  knowest  not”.

Wine is the universal symbol for spiritual ecstasy and the means of producing it. 666
does not know precisely how this ecstasy which throbs his life will affect others.
More  remarks  are  necessary.  The  man  is  not  666,  but  Aleister  Crowley  the

“scribe”;  the  verse  is  perfectly  clear  as  to  this.  Also,  it  is  this  man,  this  common
vessel  of  flesh,  who  has  been  filled  with  a  wine  whose  savor  he  knows  not.  The
reader  is  referred  to  AL  II.10­13,  and  the  Commentaries  thereon.  666  knows
perfectly well of what wine is being spoken. The process is normal in Our Order; see
Liber VII, VII.46­52. “Thou dost fain, thou dost fail.” This writer has, throughout the
years, read many criticisms of Aleister Crowley’s character, many complaints of the
discrepancy  (assumed by  the  complainers,  at  any  rate)  between his words and his
actions. Leaving aside  the  lack of  intelligence of  the complainers, and  their  lack of
spiritual stature to criticize the instrument of the Logos, try to visualize what it must
have meant, for a creature of flesh and blood, to start a new current of energy in an
ocean of currents going nowhere, knotted up in their own inertia. Try to visualize the
enmity  awakened  by  such  a  man,  try  to  envision  the  currents  of  hostile  force,  of
hatred of the utmost intensity, directed against him. You will not succeed unless you
taste for a while, as did Hercules, the difficulties of the task of Atlas­who, incidentally,
never shrugged, and never shall.
Then,  if  you manage  to conceive  for a moment what  is  the  ‘reward of Ra Hoor

Khut’, weigh again your words, or  the words of certain  little men who have posed
themselves as masters and instructors of  their  fellows without having ever assumed



one step in the True Path of Service, without once having faced its horrors.
It is the mark of true Initiates in this day and age that they honor Crowley’s virtues

and ignore his faults; for they know that wehre these faults were more than human­if
they ever were­so also was the weight he had to carry. And not matter how great a
man is, he has just so much energy at his disposal in this owrld of matter. Therefore
you must  concentrate  on  the  really  vital  task,  and  leave  the  rest  to  chance.  Count
your years by your wounds­or by the wounds you inflict on others. Cf. AL III.49­60.

60. It shall avail to make drunken the people of the old gray sphere that rolls in
the  infinite  Far­off;  they  shall  lap  the  wine  as  dogs  that  lap  the  blood  of  a
beautiful courtesan pierced through by the Spear of a swift rider  through the
city.

“The old gray sphere that rolls in the infinite Far­off” is the earth; for the place into
which the Adept is caught up to
hold  communion  with  his  Angel  is  remote  from  the  material  Universe.

Nevertheless  this wine which may symbolise CCXX  itself or even  the poetry or  the
biography  of  the  man  666  is  guaranteed  to  posses  the  virtue  of  intoxicating  the
inhabitants of this planet.
The final symbol is strangely and even formidably vivid. The reference to the dogs,

the blood, and the swift rider suggest the story of Jehu and Jezebel, but the allusion is
not  accurate  or  altogether  intelligible.  The  general  symbolism  is  nevertheless
sufficiently clear. Cf., in the first place, Cap III:40.8 and Liber VII VII.15­16. Cf. also
the uniform representation of the Adept as a maiden or harlot. For the swift rider Cf.
Cap. IV:38­39 and the general symbolism of the Angel as bearer of the sacred lance
or phallus and as mounted on a horse to indicate his swiftness and his power over
the animal nature.
Blood  is  constantly  used  as  a  symbol  of  the  flowing  life  the  vehicle  of  animal

energy.
The meaning of the verse is then that this spilth of the orgia of the Knowledge and

Conversation of the Holy Guardian Angel becomes  the nourishment and  the means
of intoxication of the dogs, i.e. of animals of a lower stage of evolution. It is however,
hinted  that  they contain  in  themselves  the hidden godhead. See CCXX II:19. They
have only to reverse their magical formula to attain the divinity. Note also the use of
the  word  ‘lap’  which  suggests  their  thirst,  eagerness  and  enjoyment,but  also  is
connected with the symbolism of the number 111. This  implies  the ‘thick darkness’
and the ‘sudden death’ involved in the process of Initiation. There is also the whole
doctrine of “The Fool.” Besides all  this, the word ‘lap’ is  in the Angelic Language.
(See  The  Equinox  I:8,  The  48  Calls  or  Keys.”)  Because  thus  indicating  that  the
limitation  and  sorrow  of  these  dogs  is  due  to  their  subservience  to  the  faculty  of
reason. ‘There is great danger in me; for who doth not understand these runes shall
make a great miss. He shall fall down into the pit called Because, and there he shall
perish  with  the  dogs  of  Reason.  Now  a  curse  upon  Because  and  his  kin!”  “May
Because be accursed for ever!  If Will stops and cries Why,  invoking Because,  then



Will stops & does nought. “If Power asks why, then is Power weakness. Also reason
is  a  lie;  for  there  is  a  factor  infinite & unknown; &  all  their words  are  skew­wise.
Enough of Because! Be he damned for a dog! (Liber CCXX, Cap. II.27­33.)’
The  student  should  mediate  upon  these  considerations  until  he  has  thoroughly

assimilated  them,  severally  and  in  combination.  He  should  then  construct  a  visual
projection of the scene described in this verse. In this way he should eventually arrive
at a direct intuitive apprehension of the way in which the life work of 666 may avail
him to become partaker of the sacrament of initiation. Cf. also Liber VII III:16, 20­25
(24!), 49­50, 56­60, IV:17­24, VII:47­49.
I have emphasized the importance of this passage on the following consideration:
My  own magical  career  began  by  my  taking  an  oath  to  attain  Knowledge  and

Conversation of the Holy Guardian Angel on entirely selfish and personal grounds. I
had, it is true, experienced the Trance of Sorrow, but the motive power in this Trance
to  formulate  the oath was  strictly  confined  to my  individual dissatisfaction with  the
situation in which  I  found myself — as  far  as  I know without  any  intention of my
own.  In  the course of preparing  to  carry out  the Operation of  the Sacred Magic of
Abremelin  the Mage,  I discovered  that my  interests were  inseparable  from  those of
humanity at  large.  I however  formulated my True Will  in  this way. My mission on
earth was  to  teach men “the next step,”  i.e.  to  induce  them to devote  themselves  to
attain  the Knowledge and Conversation of  the Holy Guardian Angel as opposed to
more philosophically universal tasks such as the Hindu and Buddhist sages proposed.
It was my own attainment that compelled me to extend the scope of my Work to the
function of the Logos of the Aeon much as has been explained in the passages of this
Chapter  just  discussed.  The  two  most  important  works  of  strictly  inspired  origin
which I have produced are LXV and VII and it now becomes clear that it is natural
and necessary that this should be so. For Liber LXV covers every possible point that
may arise in connection with the Grade of Adeptus Minor, and Liber VII of Magister
Templi.
As to Liber VII, this is not quite correct. The book contains several keys that lead

to the study of Liber AL as the true Book for Magistri Templi, to which Liber VII is
but an introduction. This, by the way, is true of all of Aleister Crowley’s writings after
he finally accepted the Book of the Law: all his works became Commentaries upon
It.

61.  I  too  am  the  Soul  of  the  desert;  thou  shalt  seek  me  yet  again  in  the
wilderness of sand.

61­63. Beginning with verse 54 the subject of this Chapter and indeed of the whole
book  has  undergone  a  process  of  modification.  Perviously  it  had  been  concerned
almost exclusively with the relation between the Angel and the man, the only variety
being due to the division of the man for convenience into Nephesch, Ruach, and so
on. Indeed  if we  identify  the Angel with Jechidah  it might be  fair  to say  that Liber
LXV is nothing but an extended comment upon Column LXVII of Liber  777. But
now we  reach  firstly  the  consciousness  of  the Universe  in  its  totality  and  then  the



peculiar relation of 666 with his fellow men. We have seen that his function in the life
of  the Planet has been defined,  and  it  is  consequently  not  unnatural  that  the Angel
should indicate the actual physical condition of His future relations with 666.
This  interpretation  by  A.C.  is  totally  wrong,  and  had  he  been  a  less  advanced

Initiate might have  led him  to personal disaster. As  it was,  the pressure of his  true
business­being a  focus and radiating  source of  the Law of Θελημα  ­  soon  took his
mind  away  from  personal  interpretations  of  physical  conditions  of  future meetings
with his Angel.
The reader should discount, in the Commentaries that follow, any reference to the

personal interests of the scribe Aleister Crowley.
The  Angel  declares  Himself  to  be  the  Soul  of  the  Desert.  This  remark may  be

taken generally as a reference to His attribution to the Path of ג which  joins Kether
and  Tiphereth  crossing  the  Abyss  or  Desert  whose  essential  characteristic  is  the
absence of a soul. See Liber 418, 10th Aethyr. Choronzon is defined as soullessness.
Protean  as  are  the  forms  of  his  appearance  this  quality  is  common  to  them  all  that
there is no essence behind them. They are the Qliphoth (shells or husks), devoid of
meaning  or  substance  because mere  categories  uninformed  by  any  individuality.  ג
incidentally means a camel ‘the ship of the desert’. Cf. Liber vii, vv. 22­23, and Liber
333 Cap. 73:
THE DEVIL, THE OSTRICH, AND THE ORPHAN CHILD.

Death rides the Camel of Initiation.

Thou humped and stiff­necked one that groanest in Thine Asana, death will relieve
thee!

Bite not, Zelator dear, but bide! Ten days didst thou go with water in they belly?
Thou shalt go twenty more with a fire brand at they rump!

Ay! All thine aspiration is to death: death is the crown of all thine aspiration. Triple
is  the cord of  silver moonlight;  it  shall hang  thee, O Holy One, O hanged Man, O
Camel­Termination­of­the­third­person­plural  for  thy  multiplicity,  thou  Ghost  of  a
Non­Ego!

Could but Thy mother behold thee, O thou Unt!
(Unt is Hindustani for camel.  i.e., Would that BABALON might  loon on thee with
favour.)
The Infinite Snake Anata that surroundeth the Universe is but the Coffin­Worm!

V.V.V.V.V. is the Motto of 666 in his Grade of Magister Templi. See Liber LXI,
vv. 29­30. The function of the Magister Templi is to cause the desert to blossom by



transmitting the Logos of the Aeon to those that are below the Abyss.
Apart  from  this  general  signification  there  is  a  personal  allusion  to  666  who  is

Alastor, the Spirit of Solitude. Foolish Rabbins have included this symbol in their list
of demons. To the well­fed Pharisee as to the modern bourgeois nothing seems more
frightful than solitude in which the mind is compelled to face reality. Such people fear
nothing so much as the wilderness. The very legend of their tribe deals with the “land
of milk and honey”, the Promised Land, the wish phantasm of the sensual.
Observe that this is merely a matter of point of view. V:59­62. What is to the smug

Jew  with  his  Oedipus  complex  the  extreme  abomination  is  to  us  a  “land  beyond
honey and spice and all perfection,”  though we call  it  ‘Naught.’ We consider  them
‘weary  ones’  and  their  ideal  of  comfort  and  civilisation  as  ‘old  grey  land’.  De
gustibus non est disputandum. But  there  is a criterion in  this case by which we can
determine whether we or  they have chosen  the better part. For  it  is  evident  that no
condition of existence can be really satisfactory if its joy is liable to be disturbed. The
question is whether  its nature  is harmonious with  that of  the Universe. For  stability
depends  thereon.  We  should  find  consequently  that  the  ideal  of  the  bourgeois  is
repose and his conception of the Cosmos static. Now we find that this is not the case.
The Universe is a constant flux. To desire repose  is  thus contrary  to Nature herself.
We accept this fact and define the Black Brothers directly as those who seek to check
the  course  of  events.  The  bourgeois  is  for  us  therefore  a  clumsy  ignorant  amateur
Black Magician. Our idea of joy is unchecked free motion, and the stability of our joy
is assured by our very conception of Yesod. We find the change the more fixed we
are in our joy. (Refer to the 11th and 3rd Aethyrs, and several similar passages in the
Holy Books.) We are guaranteed by the nature of  things  in  themselves whereas  the
bourgeois is constantly upset by such trivial matters as the efflux of time and the rate
of exchange.
The hardships of desert  life and  in particular  its psychological horror  indicate  the

correspondence emphatically.
Apart  from this  reference  to Alastor  the word again recalls  the historic  events  of

the 3rd of December, 1909 e.v. at Bou Saada when 666 ceremonial underwent  the
Initiation into the Grade of Magister Templi. This points the allusion. From this it is
evident that the import of these verses is entirely practical. They are not to be taken in
a  mystical  sense,  but  as  definitely  predicting  a  Great  Magical  Retirement,  to  be
undertaken by 666 at some period in  the future. There do not seem to be any clear
indications  as  to  the  date  of  this  journey,  but  its  conditions  are  laid  down  with
considerable precision and the actual place the ‘consummation’ is described in terms
which should leave no room for doubt.
The student should refer to the accounts of such events as the finding of the Villa

Caldarezzo if he would learn to interpret the instructions communicated by means of
visions and oracles.
I have always  taken  this passage  in  this sense.  I have expected  to  find sooner or

later that my circumstances were such that afterwards it would be found to have been
a  precise  and  exact  fulfilment  of  this  prediction.  At  the  moment  of  writing  this



Comment some such journey  is actually  in contemplation and  it may be part of  the
preparation for that journey that I should have been moved to devote my energies to
the analysis of this Book. It is therefore immediately pertinent to my own work and
should be exceedingly useful in the most practical way to the student to trace out as
minutely as possible the probable bearings of the symbolism of the text.
In  view  however  of  the  extreme  importance  of  this Great Magical  Retirement  it

would be in the last degree improper to discuss it coram populo while yet  inchoate.
Moreover it is a well­known characteristic of all true prediction that while some of the
allusions  should  be  intelligible  at  the  time  of  utterance  so  that  its  general  bearing
should  be  unmistakeable  there  should  be  other  passages  altogether  beyond  the
possibility of interpretation until the occurence of the event foretold. In Macbeth and
Part  II of Henry VI, Act  I, Scene 4 and Act  IV, Scene 1,  lines 30­35,  and Act V,
Scene  II,  lines  67­69  illustrate  this  condition.  The  student  is  also  referred  to  the
interpretation and fulfilment of CCXX III:47. No amount of investigation would have
enabled me to say in what sense the words of the prediction would justify themselves.
62­63.  In  the  case of  the Great Magical Retirement  indicated  in  these verses  the

data  are  singularly  precise. Even  in  the matter  of  the  effect  of  the Work,  verse  63,
there are a number of unusual expressions — ‘bedecked’, ‘anointed’, Consummation’
— which are at present and must be, until the event, perfectly obscure. The verse is
superficially  the maximum of  vagueness.  These  expressions might  apply  to  almost
any  form of  intercourse  between Aiwass  and  the Beast. When  the Retirement  is  a
matter  of  history  it  will  appear  that  these  express  with  the  almost  mathematical
precision the nature of the orgia, and that no other words exist which could  replace
them  adequately.  This  circumstance  should  be  irrefutable  proof  to  those  who
understand  anything  of  the  laws  of  Nature  expecially  in  regard  to  the  doctrine  of
probability that Aiwass possesses the power of foretelling future events and bringing
them to pass in conformity with His plans. The vagueness of the expression at present
is evidently an essential part of  this proof. For  if  I were able  to  interpret  them with
certainty in the striking and convincing way which time will permit me to do, I should
be able by the exercise of prudence to arrange for the fulfilment of the prediction and
thereby destroy its evidential character. (This paragraph was dictated by me to Frater
O.P.V. on the evening of 17th July, 1923, E.V. (In fact 10­10.20 p.m. Tuesday, 17th
July, 1923, at the Hotel Au Souffle du Zephir, Marsa Plage, Tunisia). (An XIX, Sol
in  24  Cancer,  Luna  in  14 Virgo).  The  passage will  be  shown  for  confirmation  to
Eddie.)
I.e.,  Frater O.P.V..  This  “prediction”  of  course  never  came  to  pass.  The  verse

refers to verses 52­53, of which it is the ocnclusion. The ‘great lord and a comely’ is
the outgrowth of the little boy ‘like a wanton goat’ the ‘woman clad in gassamer and
gold and having the stars of her har’ is the late ‘unfledged eaglet’. They have grown
up,  that  is,  developed,  and  the  Adept  returns  to  meet  the  Angel  ‘armed,  like  the
Goddess’. The ‘land of pertilence and evil’ refers to Cap. I, vv. 45­46; the river of a
‘foolish city  forgotten’  is  the source of  the human, material mind, perhaps  the  very
brain.
There is something about the Initiatic Process that must be understood. Initiations



are not necessarily complete on all planes at any one  time, and need  to be passed
again and again until all planes are covered. This  is not a rule;  there  is no rule  in
initiation, it is the most personal thing possible, and it must vary with the Movement
of  the  Universe  itself.  And  Universe  can  be  interpreted  as  the  inner,  subjective
universe, or the Human Universe, or the External Universe, or the Solar Universe,
or the Cosmic Universe, and so on. Some Initiations may be complete on all planes,
but the same individual might have to pass through his next Initiation several times,
each time on a different plane.
The  Initiation  of  the  Neophyte  reflects  the  Initiation  of  the  Minor  Adept;  the

Initiation of the Zelator reflects the Initiation of the Magister Templi; the Initiation of
the Practicus  reflects  the  Initiation  of  the Magus;  the  Initiation  of  the  Philosophus
reflects  the  Initiation  of  the  Ipsissimus.  The  process  starts  again with  the Dominus
Liminis, whose circumstances and ordeals are analogous to those of the Probationer,
Again,  the  Initiation  of  the  Adeptus  Minor  is  analogous  to  that  of  the  Neophyte,
though on a higher plane, and  the  Initiation of  the Adeptus Major  is  analogous  to
that of the Practicus, and the Initiation of the Adeptus Exemptus is analogous to that
of the Philosophus. (The Initiation of  the Aelator  is analogous, here,  to  the point of
view of the Adeptus Minor Within.) The Crossing of the Abyss is again analogous to
Probation and to the position and progress of the Dominus Liminis.
In  practice  this means  that  it  is  impossible  to  pass  through an  Initiation without

producing a  reflexive awakening  in  parts  of  one’s  higher  consciousness which are
not particularly concerned with the initiation per se (at least in appearance). This of
course is not true, really, since we are living porcesses of energy and every part of us
is connected with every other part, but we hope the reader will understand what we
mean. An Initiation reverberates on all parts of us, but concentrates especially on a
certain faculty on a certain lane.
The result of this is that we must go through the same Initiation again and again

until it becomes so perfect that we no longer become conscious of having undergone
it. Thus did Aleister Crowley, for instance, run through the grades of the Outer with
astonishing rapidity. These Grades he had conquered, repeatedly, in past lives, until
they had become part of his Magickal Memory, that is to say, of his Magickal Self.
An example at everybody’s disposal: the Crossing of the Abyss must be undergone

on two planes: that of Nephesch and that of Ruach. This does not mean that a person
who  undergoes  the  Crossing  from  Nhephesch’s  point  of  view  does  not  cross  in
Ruach;  but  when  the  Ruach  exists  in  function  of  Nephesch,  as  is  the  case  with
intensely mystical  temperaments,  for  instance, Ruach passes by virtue of Nephesch.
Nevertheless,  to  become  a  balanced  Adept,  the  person  in  question  will  have  to
undergo the Crossing again from the point of view of Ruach; and will have to do this
in  a  new  incarnation,  where  his  or  her  temperament  becomes  more  balanced  in
virtue of training in the positive sciences, or environmental conditioning, or genetic
boosting from one of the parents or both, unless he or she is strong enough to control
Nephesch,  train  Ruach,  and  cross  twice  in  the  same  incarnation.  Such  cases  do
happen. The Instruction referring to the Crossing in Nephesch is Liber 156, and the
Instruction referring to the Crossing in Ruach is Liber 474 (Os Abysmi vel Da’ath).



Since we define  evolution as  expansion of  consciousness,  and measure  Spiritual
Beings by the extent of their awareness, we must admit that a Magister Templi who
should cross the Abyss only in Nephescfh (or rather, from Nephesch’s point of view)
is  inferior  to  a Magister  Templi  who  crossed  the  Abyss  from  both  points  of  view,
Nephesch and Ruach. (This, again, is not quite true, for it depends on the depth and
scope of  the Stars  involved, as  for  instance an Albert Einstein with  just one college
degree and a Joe Schmoe with several, but again we hope the reader will understand
the limitations under which we must struggle to communicate ideas like these.)
We can safely say that even the greatest of the Stars will try, again and again, to

increase its awareness on all planes in the most all­encompassing way possible. “My
Adepts stand upright, their head above the heavens, their feet below the hells.”
The Adept in LXV has just complained of the Error of the Beginning, which simply

means  that  he  has  not  yet  perfected  his  Initiation  (there  was  no  error  at  the
beginning, and there was no beginning! Cf. Cap.  II, vv. 17­22); and has asked  the
Angel in what circumstances he may expect full satisfaction from the Knowledge and
Conversation.  The  answer  is  given  very  explicitly,  and  we  suggest  that  serious
students meditate and practice.

62. At thy right hand a great lord and a comely; at thy left hand a woman clad
in gossamer and gold and having the stars in her hair. Ye shall journey far into
a  land  of  pestilence  and  evil;  ye  shall  encamp  in  the  river  of  a  foolish  city
forgotten; there shall ye meet with Me.

63. There will I make Mine habitation; as for bridal will I come bedecked and
anointed; there shall the Consummation be accomplished.

64. O my darling, I also wait for the brilliance of the hour ineffable, when the
universe  shall  be  like  a  girdle  for  the midst  of  the  ray  of  our  love,  extending
beyond the permitted end of the endless One.

The  language  of  this  verse  is  curiously  extravagant  yet  curiously  exact.  The
impression  is  that  the  Angel  is  doing  violence  to  the  language  by  compelling
ambiguous glyphs  to  assume definite  form. Refer  to  III:12  and my Comment  upon
them. Verses  64­65  apparently  fix  the  connotation  of  the word  ‘consummation’  in
verse 63.
It  is difficult  to assign any exact reason for my impression, but  that  impression is

that the love will extend no more as hitherto merely to Tiphereth (Liber LXV) or to
Binah (Liber VII) but to Kether and the Ain Soph (Limitless).
The endless One seemed to be Kether. At least, I cannot think of any alternative. It

may legitimately be described as endless on account of its unity. But in that case what
meaning can we assign to ‘permitted end’? The suggestion is that there are really two
ends,  one  permitted,  i.e.,  arbitrarily  assigned,  the  other  inherent  in  its  nature.  The
reference might then be either to Malkuth or to the Ain.
Alternatively, ‘end’ may not represent ‘finis’ but ‘telos’. The permitted end may be



paraphrased the lawful goal.
Again ‘endless’ might be taken as equivalent to objectless. The canon of perfection

of will  is  given  in CCXX,  I,  44: AL  I.44:  “For  pure will,  unassuaged  of  purpose,
delivered from the lust of result, is every way perfect.”
Kether as unity may be described as endless because it is itself a result, a product of

‘love under will,’ the resolution of the Dyad.
The Universe is compared to a ‘girdle for the midst of the ray of our love,’ as if that

ray were a limitless line of light. The totality of manifested existence would then be
the boundary of the [simple/central SECTION] of this love.
This state of  things will arise when each of  the two lovers has become  identified

with the infinite idea of which he is naturally a (centralized or constricted) particular
case.  In  other  words,  the  Angel  and  the  Adept  will  each  have  attained  to  self­
annihilation or dissolution  in  the being of Nuit and Hadit  respectively, and  thus  the
point of junction, the bridal chamber, will be in the midst of the Universe of the finite
phenomena precipitated by the union of  the  infinite complementaries. The Universe
will in fact be determined by the ray which represents the will to love of these two.
The  phenomenon  is  therefore  parallel with  that  of  the  fundamental  act  of  creation.
This  formula  is  so  profound  and  important  that  it  must  be  apprehended  and
assimilated by  study of  the  theories  concerning  it  in CCXX before  the  student  can
expect to attach any truly definite meaning to the ideas which I have endeavoured to
translate into the language of intellectual concepts.
Besides all  this  there  is undoubtedly a Neschamic or Samadhic meaning  to verse

64  which  is  not  in  any  way  susceptible  of  intellectual  interpretation  unless  by  a
Magister Templi who has made  a  special  effort  to  construct  a  language  capable  of
being  the  Abyss  between  Neschamah  and  Ruach,  between  the  Samadhic  and  the
normal conditions of consciousness.

65. Then, O thou heart, will I the serpent eat thee wholly up; yea, I will eat thee
wholly up.

The conclusion­and be it remembered that this whole chapter concerns itself with
the expression of the Unconscious Will — is that the ‘Consummation’ of the K. and
C.  of  the  H.G.A.  whose  connotation  is  fixed  by  verse  64  is  the  complete  and
irrevocable absorption of the human consciousness of the Adept in that of his H.G.A.
The symbol of the heart i.e. of the passive passionate life of the Adept is consumed
(consummation) in the divine and eternal life represented by the serpent. The serpent
is a vibration of energy whose complementary curves appear as death and life.  It  is
the change of direction at the solstitial points of the curves which produce the illusion
of stasis and therefore invite nomenclature on the part of those who fail to understand
the  continuity  of  the  line,  seeing  as  they  do  only  a  minute  arc  of  it.  The  idea  is
cognate  when  the  serpent  is  taken  as  in  verse  54. Whatever  glyph  be  chosen  the
thought  is  the  same.  The  consummation  implies  the  transformation  of  the
reverberatory vibration of human life into the continuous serpentine spiral vibration of
that pure energy which is not assuaged by its results, which neither lusts for its results



nor is assuaged by them.

CHAPTER 5

This Chapter  is  attributed  to  the element of Spirit;  it  deals  consequently with  the
harmonization, in terms of humanity, of the Four Blind Forms of Energy. In previous
chapters the man 666, being so gross and complex an idea, had no natural right to any
place in the relations of his Angel, and the Adept which he has selected and perfected
in himself. 666, ‘the scribe’ (etc., as he is called in various passages) must formulate a
link between himself and those others. (See Cap. v. 31, vv. 41­49,etc.)
The  four  elements  are usually  called “blind”  in  occult  tradition,  but  the  term  is

misleading. What they are, actually, is automatic: they work on the Law of Balance,
or Adjustment, and take no account of  such qualities as “goodness” or “badness”
on the part of people, as for instance in the fact that if you drink arsenic by mistake or
if you drink it with the conscious intention of committing suicide you will equally die
in either case unless purely mechanistic measure are taken to neutralize the effect of
the arsenic.
The  laws of nature,  insofar as so­called “profane science” studies  them, are  the

Blind  Operations  of  the  Elements.  Consciousness,  human  or  otherwise,  is  only
beginning  to  be  taken  into  account  now,  and wise  scientists  still  isolate  the  purely
mechanistic  form  of  elemntal  permutation  in  order  to  establish  “laws”.  Left  to
themselves, the Elements will follow a certain pattern of behavior. The enunciation of
this pattern is the quotation of scientific laws.
The introduction of the Element of Spirit produces a change in all patterns. This is

the so­called “supernatural” element  in phenomena, which  is now beginning  to be
studied  in  such  scientific  new branches  of  knowledge  as  parapsychology,  genetics,
ecology and mathematics. Of course it is not “supernatural”. It only seems to be so
by  the  introduction  of  factors  that  alter  the  normal  behavior  of  the  Four  “Blind”
Forces.
There is, and both scientists and students of occultism should keep this in mind, a

mechanistic  or “blind”  element  of  behavior  in  Akasha  itself.  Its  faculty  consists  in
harmonizing  the  lower  four  in  relation  to  itself,  but  this  harmonization may  occur
without voluntary  exertion of  the part  of  individuals whose  constitution partakes  of
the Five, be they from whatever line of evolution. Also, there are elementals of Spirit.
Certain orders of “demons” and “angels” pertain  to Elemental  classification, and
only  seem  to  be Microcosms  because  of  the  peculiasr  integrating  or  harmonizing
property of Akasha. It hsould be kept in mind that isnce the Four originate in Akasha,
it is natural that it should have this influence on them. It is analogous to the property
of valence  in chemistry. Recognition of  true “humanhood”  in beings on  the Astral
Plane depends on the capacity to pierce beyond this mechanistic quality of Akasha.



Unless the Sixth Element is present in a Being in the subtler planes, this being is not
qualified  to be dealth with on a  level of  equality with  normal mankid. This,  by  the
way, may eventually be useful in determining the level of evolution of extraterrestrial
life forms.
A.C. shoud not keep using 666 to describe the man in whom Adept and Angel are

operating the Chymical Marriage. It is misleading. His identity as 666 is completely
above the level of the R.R. et A.C..
But as Spirit, descending into the midst of Fire, Water, Air and Earth, constitutes

them an Unity, Microprosopus, so this Chapter resumes the previous four;  it applies
them  to  666.  It  explains  how  the  Chymical Marriage  of  his Magical  Self with  his
Angel affects  the  totality of his being. The  language  is  consequently  less  technical;
indeed, some passages are intelligible as they stand to quite uninitiated minds.
There he goes with 666 again. Of course, “I who am thou am he,” but! Students

should keep this distinction in mind.

1. Ah! my Lord Adonai, that dalliest with the Magister in the Treasure­ House
of Pearls, let me listen to the echo of your kisses.

666 has begun to understand his relation with the Marriage in Chapter IV:54 seg.
For the root of Yod (in Tetragrammaton) is in the ‘Unconscious’ which connects the
human consciousness with  the Magical. Cf. Chapter I:41, ‘the echo of your kisses’;
because  the  reality  of  such  relations  is  beyond  articulate  apprehension;  one  can  be
conscious only of the reflection (in terms of the Ruach) of Neschamic intuition.
The  fact  accounts  for  the  impotent  babble  of  the Mystics  of  old  time:  they  are

compelled to rely on rhetorical devices like the use of such words as ‘ineffable’ and
of magnificently mysterious metaphors. But now at last S.H. Frater V.V.V.V.V., 8 °=
3▫, has collaborated with G.H. Frater O.M., 7 °= 4▫, to construct a true language with
accurately defined symbols in which the gesta of the A.∙.A.∙.. (above the Abyss) may
be translated into those of the R.R. et A.C. (below the Abyss). See Liber DCCXIII
vel Ararita: several passages, but especially V:1­8. The bulk of my writings upon the
Orgia of the Holy Spirit of Man, from the Sword of Song, Konx Om Pax, and 777, to
the  Bagh­i­Muattar  and  my  Magical  Records  are  perhaps  principally  valuable  to
mankind  as  the  first  systematic  essays  in  the  interpretation  of  the  Intuition  of
Neschamah to the Intellect of Ruach.
“The  Treasure­House  of  Pearls”  —  See  777,  Column  127,  where  Pearls  are

attributed to  the First Palace (The Three Supernals) and  to  the Seventh  (Yesod and
Malkuth). But the symbolism of the Pearl — or of Dew — is peculiarly appropriate to
descriptions of the Chymical Marriage. The Pearl is zro (see the Bagh­i­Muattar; The
Lost Continent, etc. a cloudy Nebula containing the Rashith­ha­Gilgalim of  the new
Universe created of the Quintessence of the Substance of the Unity of the Angel and
the  Adept,  expressed  therefrom  by  virtue  of  “love  under  will”  at  the  moment  of
Rapture.
In Chapter I, the Chapter of Earth, the scribe or prophet 666 is wroth, importunate,



laborious,  and  ashamed. He had not  succeeded  in  establishing  the proper  relations.
He has now succeeded: “let me listen” is not a demand or request. It implies thepower
as in a true subjunctive. Cf. “Let there be light.” He does not wait for an answer.

2.  Is not  the  starry heaven  shaken as  a  leaf  at  the  tremulous  rapture  of  your
love? Am not I the flying spark of light whirled away by the great wind of your
perfection?

He  continues with  absolute  confidence  to  indicate  the  source  of  his  powers. He
notes that  the starry heaven (Nuit)  is ‘shaken’ i.e.,  its continuum is disrupted by the
Chymical  Marriage.  At  the  other  extreme  his  own  static  condition  is  destroyed.
Heunderstands himself not as a fixed being of wrath but as  the “the flying spark of
light” — a pure dynamic vibration. This conception, first formulated in Liber CCXX,
and  explained  already  in  this  Comment,  is  in  fact  the  first  condition  of  what  the
Buddhists call Samma Dithi — right views. So long as a man thinks of himself as a
being  rather  than  as  an  energy  he  attributes  to  himself  not,  as  the  profane  suppose
stability, but stagnation, which is death. Moreover this spark is practically  identified
with the rapture of the Chymical Marriage.

3. Yea, cried the Holy One, and from Thy spark will I the Lord kindle a great
light;  I  will  burn  through  the  great  city  in  the  old  and  desolate  land;  I  will
cleanse it from its great impurity.

It  has  been  explained  that  the  absolute  surrender  of  the  false  self  is  the  first
condition of the existence of the True Self. While 666 seemed to himself a separate
existence  he  remained  impotent.  Immediately  he  understands  himself  as  “whirled
away by  the great wind of your perfection.” The Angel  tells him of his  success  on
just  that  plane of  illusion which he has  abandoned. The  sorrow  and  failure  of  666
arise from his contemplation of his fellow men, of the imperfection and wretchedness,
the weariness of existence of this planet. He had found that his personal efforts, so far
from  remedying  the mischief,  tended  rather  to  increase  it.  Now  however,  that  his
personality has  been destroyed,  it  becomes  efficient.  It  is  impossible  to  change  any
fixed  state  by working  upon  it  from  the  same  level. At most  one  can  rearrange  its
character by the formula of ALIM (see Book 4, Part III, Chapter IV), the formula of
witchcraft.  However  one may manipulate  the  digits  of  a  number  divisible  by  9,  it
remains a multiple of that number. (Consider attentively the whole doctrine connected
with the number 9. The references have already been indicated in this Comment.).
The world of Assiah is a crystallization of the Atziluthic idea Briah and Yetzirah. It

can be effectively modified by the import of some other Atziluthic quintessence. It is
therefore useless for 666 as being of Assiah to attempt to redress it. He can only do so
by  exalting  himself  to  Atziluth  by  the  Attainment  of  the  Knowledge  and
Conversation of the H.G.A., and approaching Assiah through Briah from Yetzirah.
The Angel spontaneously promises 666 that his True Will shall be made operative.

The minute spark of his individuality shall be enkindled to a great light and this light
shall consume the impurity of the ‘grey city in the old and desolate land’.



This Book was written  down  in London,  and  the  apparent  reference  in  the  first
instance is to that city. The text may mean that in some way or other 666 will become
‘a great light’, a portentious phenomenon pregnant with destruction in the eyes of its
inhabitants.
It is a pity the Angel did not choose Tokyop, or Los Angeles, where the pollution

problem is rather harder!… Of course this “grey city” is the same referred to Cap.
IV.62,  and Cap  III.21.  And  the  process  of  becoming  ‘a whirling  spark  of  light’  is
general to all Adepti Minori, to which this Book is dedicated. The above paragraph is
an example of that ‘taintness’ in the scirbe mentioned in Cap. IV.59­60, where again
the  city  is  mentioned.  He  looks  around  and  finds  himself  ignored  (except  by  his
enemies, who revile yhim,  try  to entrap him, and  to disperse his efforts) by all. No
wonder he yearns for some symptom of his importance!
On this interpretation it is not clear what is meant by “its great impurity” or how the

manifestation of 666 should  “cleanse  it  therefrom.” The proper method of  exegesis
which immediately suggests itself is to collate the passages in the Holy Books which
refer to that city, and to study them in the light of the historical events in which 666
has taken part. Even so, despite certain possibly significent incidents it would appear
that some such event is still in the future.
There  is  of  course  no  sure  token  that  this  interpretation  is  valid.  An  alternative

might be sought  in  the numerical value of  the Greek equivalent of “grey city” or  it
may transpire that some city has a peculiar right to be designated as grey.
Further,  the  allusion may  be  strictly  poetic metaphor;  “grey  city”  may mean  no

more than a place where men assemble, a gloomy, foggy place where men assemble.
(Vide Cap. IV vv. 59­60)
Readers are seriously warned to refrain from trying to find actual material places

or happenings relating  to  themselves as persons  in any of  the Holy Books. Several
Aspirants,  obsessed  in  this  manner,  met  ruin,  and  at  least  one  very  high  intiiate
seriously  heoparidzed  his  work  by  flaling  into  this  trap.  The  only  material  city
mentioned in the Holy Books is Cairo, in AL III.11. Otherwise the word is used in a
strictly  symbolical  sense.  Although  ‘grey’  is  the  color  of  Chokmah,  it  has  also  a
normal  sense  of  people  without  enthusiasm  or  great  intelligence  or  finer  feelings­
people  such  as  the  ‘grey  men’  of  J.B.  Priestley’s  amusing  allegory.  There  is  a
relation  ship  between  those  ‘grey  men’  and  Kipling’s  poem  on  the  ‘Gods  of  htre
Copy­book  Headings’,  but  we  are  personally  inclined  to  the  idea  that  Kipling’s
concept is nobler.
The  insistence  of  the  scribe  Aleister  Crowley  in  these  last  few  comments  in

identifying  himself  with  666,  of  whom  he  is  but  the  pale  reflex  in  teyh  ‘old  grey
shpere’, shows how depressed he was at the time of writing by the circumstances of
his material environment. As a matter of  fact,  the influence of 666 in the world has
just started. Future centuries may see a type of ‘success’ that Crowley himself would
have considered too much. Cf. The Convert:
(A HUNDRED YEARS HENCE)



There met one eve in a sylvan glade

A horrible Man and a beautiful maid.

“Where are you going, so meek and holy?”

“I’m going to temple to worship

Crowley.” “Crowley is God, then? How did you know?”

“Why, it’s Captain Fuller that told us so.”

“And how do you know that Fuller was right?”

“I’m afraid you’re a wicked man;

Good­night.”

While this sort of thing is styled Success

I shall not count failure bitterness.

The  “Man”  in  the  poem,  capitalized,  is  of  course  The  Beast  Himself.  One  is
reminded  of  Ambrose  Bierce’s  priceless  poem  on  Christ  and  Christians  in  The
Devil’s Dictionary­perhaps the most realistic book ever written in the United States.

4. And thou, O prophet, shalt see these things, and thou shalt heed them not.

Cf. verse 21, Liber CCXX III:16; also Cf. Chapter I:44. (Crowley does not make
clear if Liber AL or LXV is meant in this last instance. We reproduce as written.)  It
seems  to be  implied  throughout  that  the work of 666 should be  in a peculiar  sense
secret. See Liber CCXX I:10.  I  am  to operate  important  changes  in human  society
apart  from  the  cardinal  change  affecting  the  onset  of  the  Aeon  of  Horus  and  the
proclamation of the Law of Θελημα. I shall further see the results of my work at least
in  a  certain  measure,  and  it  is  important  that  I  shall  not  permit  myself  to  be
disheartened by contemplation of them or satisfaction with them.

5. Now is the Pillar established in the Void; now is Asi fulfilled of Asar; now is
Hoor let down into the Animal Soul of Things like a fiery star that falleth upon
the darkness of the earth.



This verse confirms the interpretation of verse 3. There is a quite different reference
to the Equinox of the Gods, ABRAHADABRA, the magical Formula of the Aeon
(not  to  be  confused  with  the  Word  of  the  Law  of  the  Aeon)  represents  the
establishment of the pillar or phallus of the 5 Alephs. Aleph is a void or kteis, being
the Atu marked 0.
The  general  symbol  is  repeated  in  particular  terms.  Isis  and  Osiris  govern

respectively  the  two Aeons  (of  the Kether  and  the Dying God)  through which we
have passed. The fulfilment of Asi by Asar indicates that their operation is complete,
their conjunction having resulted in the appearance of Horus (Heru­ra­Ha in his twin
aspects (a) Force and Fire, and (b) Silence).
The verse tells us that that has come to pass which it was the Great Work of 666, in

his official relation to the A.∙.A.∙. as opposed to his personal career as a magician, to
proclaim.
The  “Animal Soul  of  things”,  i.e.,  the Nephesch  of  the World. The Lord  of  the

Aeon represents more than a new stage in the progressive infiltration of the darkness
of matter by light. He acts directly on the World of Assiah.
Note  in particular  the  form which he assumes — that  of  a  “fiery  star  that  falleth

upon the darkness of the earth.” It  is as a meteor or  thunderbolt  that he  invades  the
planet. (Note that he is “let down” from the earth he appears as of terrific import, but
from the point of view of the Gods he is imbued with all possible gentleness.
The greater perception of intelligence in living things; deeper understanding of the

true  implications  and  consequences  of  Darwin’s  findings;  the  growth  of  such
sciences as ecology; all this is related to the letting down of the Lord of the Aeon into
the Animal Sould of things. Readers should be reminded that not too long ago it was
denied that animals could think­much more talk!­and the idea that plants could  feel
or metals become fatigued would have been received with derision. Three hundred
years  ago,  such  theories  would  have  been  awarded,  at  least  in  the  West,  with
religious  persecution  and  possbily  torture  and  burning  alive.  Darwin  himself
experienced all kinds of attacks from existing religions. Including Marxism.

6. Through the midnight thou art dropt, O my child, my conqueror, my sword­
girt captain, O Hoor! and they shall find thee as a black gnarl’d glittering stone,
and they shall worship thee.

The symbolism of midnight and of the “black gnarled glittering stone” suggests a
reference  to  Atu  XVIII  where  Kephra  the  Beetle,  the  Sun  of  Midnight,  appears
travelling  in  his  bark  under  the  Heaven.  (The  stone  is  everywhere  conventionally
accepted as a symbol of ☉.) Despite the promise of the symbol — “there is a budding
morrow in midnight” — this first appearance of Horus is obscure and frightful. Yet
He is found in this form and worshipped.
The  nature  of  the  symbol  is  rendered  unmistakable  by  the  additional  epithets;  a

“child”  indicates  the  irresponsible  and  innocent  mischievousness.  “My  conqueror”
further defines Him as overcoming the opposition of the inertia or natural prejudice of
the  ‘old  guard’  of  the  profane.  (Cf. Liber  CCXX  III  as  a whole,  and  in  particular



verses 3­9, II:17­18, 28, 32, 42, 46, 49&55, 59, 70­72.)
“My sword­girt” captain. This emphasises the warrior aspect in which Horus is to

make his first appearance.
Taking these verses as having direct reference to the first publication of The Book

of  the Law  in London, observe  that nine months after The Equinox  I(10),  the War
broke out so  that Horus was actually worshipped  in exactly  this aspect  in  the quite
unreasonable way predicted.

7. My prophet shall prophesy concerning thee; around thee  the maidens  shall
dance, and bright babes be born unto them. Thou shalt inspire the proud ones
with infinite pride, and the humble ones with an ecstasy of abasement; all  this
shall  transcend  the  Known  and  the  Unknown  with  somewhat  that  hath  no
name. For it is as the abyss of the Arcanum that is opened in the secret Place of
Silence.

“My prophet”, as in verse 4, refers to 666. Cf. Liber CCXX I:26, etc. This title is
given to him more frequently than any other. The term ‘prophet’ or ‘forth­speaker’ is
contrasted  with  ‘The  Beast’  which  is  connected  with  my  function  in  Tiphereth,
implying my manhood, kingship, my mastery of ecstasy, and as fulfilling the function
referred to in the Apocalypse so far as the confusion caused by the corruption of the
text of that Book permits us to calculate.
The  title  “priest”  refers  to  the  function  of  serving  the Gods  proclaimed  in  Liber

CCXX,  and  administering  the  Sacrament  (the  new Magick,  formula  A.∙.A.∙.,  etc).
The  title  “prince”  may  be  connected  with  the  attribution  to  Tiphereth,  since
Microprosopus  is  the  Vau  of  Tetragrammaton,  Vau  having  the  value  of  6,  and
corresponding to the four princes (sometimes called Emperors) of the Tarot.
The “prophecy” here mentioned is first of all CCXX Chapter III,  this book itself,

and various other poems, essays and rituals. Liber 418, Aethyr I.
The second paragraph indicates Horus in his active and adult aspects. The student

is referred to the complete exposition of the meaning of the letter Aleph, in particular
to that part of it in which it is explained that ‘the babe in the egg of blue, Harpocrates
in  whom  all  power  is  latent,  he  being  Harpocrates,  Bacchus  Diphues,  Zeus,
Baphomet, Parzifal as the ‘pure fool’, the Great Fool of the Celtic legends, the child
Hermes, etc., in the first stage of pantomorphous innocence, develops at puberty into
Parzifal the Knight­errant, who obtains the Crown by winning the King’s daughter (a
mystery on which the actual customs of many primitive races are founded). (See J.G.
Frazer in The Golden Bough.) The phallic Hermes, the Baphomet of Atu XV, Zeus
who assumes the form of a beast in order to impregnate various women (the Scarlet
Woman) as in Atu XI. See also the legends of Beauty and the Beast, the Devil of the
Sabbath,  the Minotaur, Hercules  (at  first  disguised  as weaponless  and  ambisexual),
many Asiatic legends.
The Lord of the present Aeon, two in one (ה, ו, Atu VI, born of union of ה and י)

has  thus  been  subject  of  prophecy  throughout  history.  His  nature,  function,  and
relation with the other Gods, is thus a matter of common knowledge among initiatesor



even the scholars. At  the same time his present appearance  is  in a sense an original
phenomenon.  For He  is  represented  in CCXX as  the  third  to Nuit  and Hadit,  nay
rather as the first, Nuit and Hadit being wholly beyond the comprehension of any but
The Beast and his Bride and “the winners of  the Ordeal X”  (CCXX III:22). He  is
therefore shown as springing spontaneously. There is no reference to Isis and Osiris
the traditional father and mother of Horus in the Egyptian theology.
‘Around thee the maidens shall dance, and bright babes be born unto them.’ One is

reminded of the almost universal practice of circumambulating or dancing round the
lingam,  Maypole,  or  other  cognate  symbol  of  the  creative  faculty.  The  voice  of
scandal  suggests  that  the  women  who  adopted  this  rite  made  it  effective  by
physiological precautions. But even so the aptness (congruity) of the two methods is
evident and philoprogenitiveness is justified of her children no less than Wisdom. The
Puritans  rightly  asserted  that  the  Maypole  was  a  lingam  and  May­day  a  Priapic
festival.
The  remaining  section  of  the  verse  is  extremely  obscure.  Humility  seems  to  be

discountenanced  by  The  Book  of  the  Law  as  incompatible  with  the  proper
understanding of oneself as a star, a king, or sovereign being, no less than the greatest
of the Gods. It  is further likely  to  lead to Sin,  i.e., Restriction, since  the humble are
liable  to fail  to  assert  their  independence  and  their  right. From  this  it would  appear
that  in  some  sense  or  other  humility must  be  a  positive  virtue whose  climax  in  an
“ecstacy of abasement” is no less worthy of respect than any other form of trance. See
I Ching, XV, on the Ch’ien Hexagram. This Hexagram is composed of the trigram of
the  female  principle ☷  modifying  the  symbol ☶  of  earth.  See  the  last  Trigram  in
Liber Trigrammaton. “Therefore was the end of it sorrow; yet in that sorrow a sixfold
star of glory whereby they might see to return unto the stainless Abode; yea, unto the
stainless Abode.”  (Liber  XXVII.)  Abasement  means  movement  towards  the  base,
towards  the  foundation,  Yesod,  which  represents  the  resolution  of  the  antinomy
Stability  —  Change.  Observe  the  sympathetic  harmony  of  all  these  symbols  and
compare  them  further  with  the  doctrine  of  the  Tao  Teh  King  with  regard  to  the
supreme  strength  of water,  low­lying  and  the  apotheosis  of  weakness  in  the  sense
understood  in  the  Tao  Teh King  throughout.  I  take  this  opportunity, moreover,  to
quote The Book of Lies.

PEACHES

Soft and hollow, how thou dost overcome the hard and full!
It dies, it gives itself; to Thee is the fruit!
Be thou the Bride; thou shalt be the Mother hereafter.
To  all  impressions  thus.  Let  them  not  overcome  thee;  yet  let  them  breed
within thee. The least of the impressions, come to its perfection, is Pan.

Receive a thousand lovers; thou shalt bear One Child.
This child shall be the heir of Fate the Father.



TAT

Ex nihilo N.I.H.I.L. fit.
N. the Fire that twisteth itself and burneth like a scorpion.
I. the unsullied ever­flowing water.
H.  the  interpenetrating  Spirit,  without  and  within.  Is  not  its  name
ABRAHADABRA?

I. the unsullied ever­flowing air.
L. the green fertile earth.
Fierce are the Fires of the Universe, and on their daggers they hold aloft the
bleeding heart of earth.

Upon the earth lies water, sensuous and sleepy.
Above the water hangs air; and above air, but also below fire — and in all
— the fabric of all being woven on Its invisible design, is

ΑΙΘΗΡ
Cap. LXXXVI

From this it is manifest that the humility and abasement referred to have no relation
to  the Xth  “virtue”  to which  that  name  is  given.  The  humility  of Uriah Heep  and
Pecksniff, of Tartuffe, the “crucified Jesus” of the Y.M.C.A., C.I.C.C.U., and similar
associations  of  the  herd, which  goes with  hypocrisy,  envy,  low,  cunning,  and  that
whole  complex  of  fear  qualities  which  are  characteristic  of  those  who  know
themselves inferior. It is curious to reflect that in England we associate this frame of
mind  with  Christianity,  especially  with  Romish  Christianity,  whereas  on  the
Continent those precise recessions are attributed to Judaism.
However, this type of ‘humility’ is not related to that false, egoic humility that he

has  been  speaking  about;  it  is  merely  social  postruing,  adopted  by  all  minorities
everywhere as a defense. In countries where Roman Catholicism predominates only
the false humility described before is shown, we should rather say boasted, and this
only towards “God”, the “Virgin”, or “Jesus”, as the case may be; the inhabitants,
and particularly their priests, showing a patronizing (or hostile, though the hostility is
openly expressed only in their inner circles) attitude to other relitgions. As to the Jew,
he ahs been singing new  tunes  lately, but  is  still, as a  rule, humble  (or  tries  to be)
towards his concept of God.
In this matter of humility as a defensive mimetism the serious tudent is referred to

AL III.9 and to The Book of Lies, Chapter 19, “The Leopard and the Deer”, and the
Commentary thereon by A.C.
Note that this is realistic adaptation to circumstances, not false humility that hopes

to deceive God, or who else, into “rewarding” the devotee. See also AL II.58­60.
The  “humble  ones”  in  this  passage  are  evidently  employing  a  definite  magical

formula with their absolute energy and confidence.



The serious student is referred to AL I.49 and the Commentaries thereon. It can be
noticed  that  A.C.  is  a  little  bewildered  by  this  apology  of  humility,  which  is  not
exactly what one might call a Thelemic virtue! But there are two approaches to the
Secret Chiefs: one, you recognize that you are potentially one of them, and you try to
show yourself worthy of their company and their support. Another, you are conscious
of your total worthlessness, but you trust in the generosity of Someone greater  than
yourself.  The  key  to  success  in  both  attitudes  is  utter  sincerity.  The  secret  of  the
second formula is that you couldn’t be conscious of your worthlessness  if you were
lookintg at it from the plane of flesh. Cf. VII I.41­43, “If the fool would persist in his
folly, he would become wise.” And those inclined to criticize the Lord of the Aeon for
his choice of company would do well to read The Hawk and the Babe (The Winged
Beetle) and ponder, particularly, the last stanza.
The results of  the manifestation of Horus are now said “to  transcend  the Known

and the Unknown with somewhat that hath no name.” It is quite clear that this is so,
but  far  from obvious why  the  fact  should  be  so  firmly  emphasised  and  explained,
especially  in  such  unusual  and  obscure  terminology.  The  word  “it”  in  the  last
sentence may refer to the nameless “somewhat” or to “all this”.
The “secret Place of Silence” is the womb of Nuit or “egg of blue” which conceals

the babe Harpocrates.
The “Arcanum that is opened” may perhaps be paraphrased “the secret truth that is

manifested.” The Abyss may always be taken to signify “absence of ground.” It is the
form or means of manifestation of anything which is not so manifested. Alternatively,
it may be the abyss that is opened, that is to say made available for investigation.
“All  this”  has  no  name  because  it  is  “the  unity  uttermost  showed”  (see CCXX

III:37)  of  Horus.  His  identity  absorbs  these  diverse  phenomena  with  equal
absoluteness.  In  the  perfect  purity  of  the  child,  or  pure  fool,  (Parzifal,  asked  his
name,answers “Ich weiss nicht”) all differences vanish for ever; see CCXX I:4 and
22­23. This verse 7 may therefore be summarised somewhat as follows:
The  proclamation  of Horus  by  666 will  enable  every  person  to  fulfil  his  proper

function  of  True Will,  and  by  so  doing  to  reach  the  perfection  of  his  own  nature,
whereas  the  illusion  of  dividuality  is  entirely  destroyed.  As  it  is  written  in  Liber
CCXX I.44­5.
“For pure will, unassuaged of purpose, delivered from  the  lust of  result,  is  every

way perfect.”
“The Perfect and the Perfect are one Perfect and not two; nay, are none!”

8. Thou hast come hither, O my prophet, through grave paths. Thou hast eaten
of  the  dung  of  the Abominable Ones;  thou  hast  prostrated  thyself  before  the
Goat  and  the Crocodile;  the  evil men  have made  thee  a  plaything;  thou  hast
wandered  as  a  painted  harlot,  ravishing  with  sweet  scent  and  Chinese
colouring, in the streets; thou hast darkened thine eyepits with Kohl; thou hast
tinted  thy  lips  with  vermilion;  thou  hast  plastered  thy  cheeks  with  ivory
enamels. Thou hast played  the wanton  in every gate and by­way of  the great



city. The men of the city have lusted after thee to abuse thee and to beat thee.
They  have  mouthed  the  golden  spangles  of  fine  dust  wherewith  thou  didst
bedeck thine hair; they have scourged the painted flesh of thee with their whips;
thou hast suffered unspeakable things.

The  essence  of  this  rhapsody  is  clear;  yet  the  plane  on  which  it  may  best  be
interpreted  will  differ  according  to  the  degree  of  initiation  which  the  reader  has
attained.
Roughly, however, for all alike,  it may be paraphrased “Thy soul has undergone

the contamination of material and phenomenal illusion”. Cf. Cap. II:4­6, 7­16, III:4­
12, 40­48, IV:2­3, 5, 33­37, 42­44. See also Liber VII, several passages, which may
be discovered by the right ingenium of the Exempt Adept.

9. But I have burnt within thee as a pure flame without oil. In  the midnight I
was brighter than the moon;  in the daytime I exceeded utterly  the sun;  in  the
byways of thy being I flamed, and dispelled the illusion.

Despite the above, the Holy Guardian Angel has always indwelt the being of the
Adept, not even needing the nourishment represented by “oil.” (For this symbol see
Book 4, Part II, Chapter 5.)
The Angel  exceeds  alike Sol, Luna and Agni,  the  three principles which  (in  the

Hindu symbolism) come into course successively during each twenty­four hours, thus
determining the character of Dhyana attained at any given period of the day.

10.  Therefore  thou  art  wholly  pure  before Me;  therefore  thou  art My  virgin
unto eternity.

The  relation of  the man with his Angel  is  independent  of  his  acts  qua man. His
Nephesch, considered as  in  relation  to  the non­Ego,  is  incapable of  interfering with
his true Nephesch.
This  is utter  idocy. The  relation of  the man with his Angel  totall  depends on his

‘binding together the words and the deeds so that in all is one Thought’­confer verse
58. What  the Angel  is  saying  is  that He does not  judge His  client  by  the  values  of
material life. Cf. AL II.52­56. Also, LXV I.21­22, VII II.23­33, IV.48, V. 22­26, VII 4­
5. And once more, VII I.41­49. A.C. must have been very sleepy, or veryy depressed,
when  he  wrote  the  above  commentary.  The  primary  purpose  of  the  Adept  is  to
become entirely coherent; instead of having several loosely connected, disorganized
projections of himself on several planes,  to become a ‘bezoar stone’. This becomes
clear in the following verses.

11. Therefore I love thee with surpassing love; therefore they that despise thee
shall adore thee.

This  being  understood  by  the  profane,  they  take  the  proper  view  of Man.  They
realise  (e.g.)  that  the  ‘vices’  of  Shakespeare  and  Shelley  do  not  detract  from  their



genius.

12. Thou  shalt be  lovely and pitiful  toward  them;  thou  shalt heal  them of  the
unutterable evil.

The profane being thus purified are capable of receiving the benefit of the Initiation
of the Adept.

13. They  shall  change  in  their  destruction,  even  as  two  dark  stars  that  crash
together in the abyss, and blaze up in an infinite burning.

The reference seems to be a theory (at present unfashionable) of  the formation of
nebulae. The point here is simply that the intimate contact of two apparently ‘dark’ or
‘evil’ ideas leads to their transmutation into Light. It is “love under will.”

14.  All  this  while  did Adonai  pierce my  being with  his  sword  that  hath  four
blades;  the  blade  of  the  thunderbolt,  the  blade  of  the Pylon,  the  blade  of  the
serpent, the blade of the Phallus.

Adonai: אדני. Aleph is the swastika or Thunderbolt by shape: Daleth means Door
or Pylon: Nun refers to Scorpio,  the Serpent: Yod is  the Phallus (Yod of IHVH —
considered as the inmost and simplest idea).

15. Also he taught me the holy unutterable word Ararita, so that I melted the
sixfold gold into a single invisible point, whereof naught may be spoken.

See Liber Ararita (DCCCXIII sub figura DLXX) for this. The symbolic mode of
writing  the Word  is  [to place all  the Hebrew letters of  the work ARARITA on  the
points  of  the  Hexagram  (non­unicursal)  with  Aleph  on  the  top  point  and  moving
widdershins: Resh; Aleph; Tav; Aleph and Resh­Yod is then placed in the center.
A separate volume might be — and should be and shall be! — written upon  the

Arcana of this Hieroglyph.

16. For the Magistry of this Opus is a secret magistry; and the sign of the master
thereof is a certain ring of  lapis­lazuli with the name of my master, who am I,
and the Eye in the Midst thereof.

The reference is to a material ring: see The Spirit of Solitude for some account of it.
The lettering about the Eye is V.V.V.V.V. See Liber LXI vv. 22 sqq. These are the
initials of the Motto of 666 as Magister Templi, 8 °= 3▫

“Vi Veri Univers Vivus Vici” also V is the Latin letter signifying 5, and its value (ו
or ) is 6. The allusion is thus to 5 °= 6▫, the Great Work. Again, the arrangements of
the letters on the lapis lazuli indicated the Pentagram.

17. Also He spake and said: This is a secret sign, and thou shall not disclose  it
unto  the  profane,  nor  unto  the  neophyte,  nor  unto  the  zelator,  nor  unto  the



practicus,  nor  unto  the  philosophus,  nor  unto  the  lesser  adept,  nor  unto  the
greater adept.

18. But unto  the exempt adept  thou shalt disclose  thyself  if  thou have need of
him for the lesser operations of thine art.

17­18.  The  instruction  in  personal  and  practical.  Cf.  CCXX,  I:10  and  50.  The
Magister  Templi  communicates,  as  such,  only  with  Adeptus  Exemptus:  that  is
directly.
Meaning  in  Samadhi,  of  course.  The Magister  Templi  is  a  Spiritual  Being;  we

might even say, he is a God. He cannot communicate directly with any initiate below
the level of  the Crossing of  the Abyss. He can communicate  indirectly,  through  the
man in whom he is incarnated, but this is like sending a telegram to your favorite girl
(or favorite boy). Hardly  the same as a kiss. However,  true  lovers are content with
very little, especially if it is a token of what is to come. Or so says the Song of Songs,
and  the  Upanishads,  and  the  Bhagavad  Gita,  and  a  few  thousand  other  texts,
including poems. (Perhaps I should say million, if I include poems.)

19. Accept the worship of the foolish people, whom thou hatest. The Fire is not
defiled  by  the  altars  of  the  Ghebers,  nor  is  the  Moon  contaminated  by  the
incense of them that adore the Queen of Night.

Again personal  and practical  to  666.  I  have done much mischief  by  insisting on
making everything clear to people who were not ready for it.
Ghebers: fire­worshippers in Persia. (See Compte d Gobineau: Trois Ans en Asie.)
Generally,  the  abuse  of  a  formula  does  not  injure  the  passive  party,  who  is

unconcerned, and incurs no responsibility.
There  is  a  more  general  meaning,  and  we  feel  that  A.C.  is  accusing  himself

unduly. When you get to a certain plane, you become conscious of the fact that you
are  the source of  the spiritual energy  from which a number of religions draw their
contact­if any­with the higher planes. You can then become rather irritated with the
idiocy of those worshippers, particularly since you know that you are the worshipped
part. As an example: Crowley’s Magickal Name as Minor Adept Within was SATAN­
JEHESHUA. You can imagine what he felt  like on contemplating, on one side,  the
hypocritical  sobs  of  the  Christiests,  and  on  the  other  the  frantic  antics  of  the
Satanists! The ‘scribe’ part of an Adept may, under these circumstances, sometimes
feel that he is responsible for the follies of the Popes or of the Messrs. Huysmans, de
Guaita,  et  al.  It  is  for  this  and  many  other  reasons  that  Liber  III  should  be
assiduously practiced by the beginner. He does not know that he is going to need it,
but he  is. The guilt­complex can develop into mental disorder. Serious students are
referred to O.M.’s note to Frater V.I.O.’s Record, Equinox III No. 1, p. 169, starting
“(1) You are emotional.” The “certain Gate” he was talking about refers to this. The
problem  arises  in  connection  to  other  circumstances.  Once  your  consciousness
bridges  higher  Trances,  mental  control  becomes  essential,  otherwise  you  may  go



mad. Incidentally, this does not refer to the Crossing of the Abyss, when you go mad
anyway. It refers to the initiations below the Abyss, and particularly those you incur
when you become Dominus Liminis. The Dominis Liminis,  if he  is not careful, can
even  think  he  is  a  Magister  Templi  (again!).  Liber  III,  well  conquered  at  the
beginning,  will  avoid  all  of  these  problems  in  the  mind  of  the  scribe.  Aspirants
neglect  it  at  their  own  risk.  Take  it  from  the  horse’s  mouth.  I  took  three  years  to
recover  common­sense  after  reaching  Neophyte,  and  seven  years  to  recover
common­sense after reaching Zelator. It  took me less time after Adeptus Minor, but
only because  I didn’t  realize  I  ahd  reached  that  Initiation until  several  years  after.
This wait, which delayed the Work I was supposed to do for the Order, could have
been avoided if I had simply taken the trouble to conquer Liber III thoroughly when it
was part of my Task.

20. Thou  shalt  dwell  among  the people  as  a precious diamond among  cloudy
diamonds, and crystals, and pieces of glass. Only the eye of  the  just merchant
shall behold thee, and plunging in his hand shall single thee out and glorify thee
before men.

Still personal and practical. 666 is to continue to live his normal life as a man of the
world,  unrecognised  for what He  is  save  by  the  ‘just merchant’  the man who  can
rightly assess values. It is the duty and privilege of some such man to bring to 666 his
due measure of fame.
Of course, there is a more general sense. This admonition is directed at any Adept.

Cf.  AL  II.24  and  the  Commentaries  thereon.  Not  that  an  Adept  is  a  Hermit,  of
course! Still, he better start practising to become one.

21. But  thou  shalt  heed none of  this. Thou  shalt  be  ever  the heart,  and  I  the
serpent will coil close about thee. My coil shall never relax throughout the fons.
Neither  change  nor  sorrow nor  unsubstantiality  shall  have  thee;  for  thou  art
passed beyond all these.

666  will  (naturally)  care  as  little  for  fame  as  he  has  always  done  for
misunderstanding, abuse, and infamy. He will be wholly absorbed in His attainment
of  the  Knowledge  and  Conversation  of  the  Holy  Guardian  Angel.  This  is  the
sempiternal.  Change,  sorrow,  unsubstantiality:  Anicca,  Dukka,  Anatta;  The  Three
Characteristics. See my “Science and Buddhism” and other references.
Again, the verse applies to any Adept.

22. Even as the diamond shall glow red for the rose, and green for the rose­leaf;
so shalt thou abide apart from the Impressions.

Impression:  ‘Vrittis’.  The  True  Self  is  independent  of  all  phenomena.  See
numerous  explanations  of  these  matters  in  very  many  of  my  writings.  See,  in
particular, my Tao Teh King. The Magister Templi reacts with perfect elasticity to all
impacts,  appearing  to  be wholly  passive  to  all  alike,  yet  really  uninfluenced  in  the



slightest degree by any.

23. I am thou, and the Pillar is established in the void.

Compare this refrain with verses 5, 24, 25. In verse 5 the Great Work is announced
impersonally. Here it is identified with the Attainment.
We refer readers to LXV I.32­46, and the Commentaries thereon. The Work  that

was then imperfect is now accomplished. The reference to the Passage of the Aeons
of course arises  from the  fact  that  the  fashioning of  their  ‘boat of mother­pearl’ by
Aiwass and 666 produced this effect in the life of mankind.

24. Also  thou art beyond  the  stabilities  of Being and of Consciousness  and  of
Bliss; for I am thou, and the Pillar is ‘stablished in the void.

Being,  Consciousness,  Bliss:  Sat,  Chit,  Ananda.  See  my  writings  on  Hindu
Philosophy. Contrast with verse 21. The attainment emancipates  the Adept from all
conditions soever.

25. Also  thou  shalt  discourse  of  these  things unto  the man  that writeth  them,
and he shall partake of them as a sacrament; for I who am thou am he, and the
Pillar is ‘stablished in the void.

The human consciousness of Aleister Crowley is  to be enlightened on  this point.
He  is  to  be  sanctified  thereby,  and  ‘consumed’  or  ‘consummated’.  This  Chymical
Marriage unites him with the Angel and the Adept, Three in One and One in Three:
This  is  the  final  perfection of  union. Hence  the  repetition of  the  fourth  time  of  the
symbol of the Pillar in the Void. Cf. the Four consecrations in the Neophyte Ritual of
G∴D∴.
It is not Aleister Crowley­or any other ‘scribe’­who shall be consummated; it is the

spiritual experience that the Angel is imparting that shall be assimilated by him. Of
course  it  is  in  the nature of a sacrament, as  those who  learn  this Book by heart  in
sincerity know. The consummation of  the  scribe only occurs  in  the Crossing of  the
Abyss, which is not the Operation here. Every part of the Being of the Adept must be
consecrated, integrated, harmonized: the ‘scribe’ is part of the Adept’s Being, and by
the Grace of the Angel becomes part of the Angel’s Being (the process of resonance
that we already spoke of). Eventually, he shall experience the Wrath. Cf. Liber 156,
vs. 17­18. It will be noticed that the Magister Templi is not mentioned; in one sense,
He does not exist yet; in another sense, the Angel has identified with Him. Cf. AL I.45
again. Actually,  in  practice,  as  usual,  the obtention of  any  Initiation  simply  means
that consciousness has been raised to the plane immediatley above it; as A.C. says,
you cannot modify a substance by acting upon it in its own plane. At the moment of
the  Union  in  Tiphereth,  Binah  stirs,  as  indeed  She  has  at  every  intitiation,  since
without Aspiration initiation is impossible, and Aspiration is symbolized by the Holy
Oil, which pertains to Her.
It must not surprise the Practicus — “him, even!” — to find the private affairs of



666 discussed in a Class A publication of A∴A∴ purporting  to deal with  the Great
Work of 5 ° = 6▫. This book is primarily concerned with the Attainment of 666 to that
Grade; and it is only because all true Attainment is so almost wholly impersonal that
its contents are actually valid for the Aspirant in general.
This  is  not  quite  correct.  In  the  first  place,  666  isnot  implicated  in  Crowley’s

Commentaries;  666  as  such  only  speaks  in  Publications  in  Class  A  and D  of  the
A∴A∴, and does  this,  or  course,  through  the mediacy of V.V.V.V.V. who uses His
instrument  O.M.  or  P.  who  writes  through  the  hand  of  Aleister  Crowley.  666’s
“private  affairs”  cannot  be discussed because 666 has no “private  affairs”­that  is
part  of  the  Curse  of  His Grade.  Furthermore,  being  the Magus  of  the  Aeon,  His
attainments  are  of  course  of  general  import.  This  is  also  part  of  the Curse…  It  is
incorrect  to  say  that  true Attainment  is  almost wholly  impersonal.  I  suppose  I  am
driving my readers up the walls, and I refer them to AL I.28­30, 45, 48, and 52, as I
suspect I have done before. This time please add AL II.3, 6­8, 22­23, 45­49.
To  give  a  practical  example:  I  have  found  that  my  Initiations  have  followed

entriely  the process described by Aleister Crowley  in  his writings,  and particularly
they  have  echoed  at  every  step  the  insights  contained  in  the  Holy  Books.  Yet,
although  I  have  been  able  to  recognize  experiences  from  his  descriptions  (or  His
descriptions, or Aiwass’s descriptions, as the case may be), and quite often have been
able  to  improve on my chances by grace of  the warning  they may provide me, my
personal  experiences  in  the  Path  remain  intensely  personal.  I  am  not  repeating
Crowley’s steps; I am paralleling them. The personal factor exists always, except in
trance. I am not Aleister Crowley; I am Marcelo Motta, anotyher person entirely. I
am  also  not  V.V.V.V.V.;  I  am  antoher  Magister  entrely.  Finally,  although  I  am
authorized to use  the Sigil and Number of  the Beast, as Head of Θελημα, I am not
fool enough to think , for one moment, that I am the Beast. Or at least, that Beast! I
am antoher Star entriely. This, of course, does not chage  the  fact  that… but  I refer
you once more to AL I.45, as if you didn’t know!
In  short,  Aspirants  may  quietly  and  peacefully  assme  that  the  Holy  Books  of

Θελημα refer to precisely that attainments they are said to refer to in the Curriculum,
regardless  of  all  mentions  of  Aleister  Crowely,  pardon  me,  the  ‘scribe’,  and  his
personal problems and experiences. More: the personal aspect makes Liber VII less
‘identifiable­with’ than LXV, which refers to Coagula. The operation of producing a
Magister Templi  is  less  ‘generalizeable’. Let  this  be a “consolation”  to  those  who
think that becoming a Magister Templi is to lose one’s identity. On the contrary, it is
to acquire an Identity for the first time.
(Of course, it may not be the identity that you would have chosen for yourself, but

one  can’t  have  everything.  Only  None  can  have  it!  I  better  stop  here,  lest  my
immoirtal wit run away with me. Besides, I was joking for the benefit of the “black
brethren”­but  if  they could understand the joke they wouldn’t be “black brethren”.
They would be babes in the woods, like me.)

26. From the Crown to the Abyss, so goeth it single and erect. Also the limitless
sphere shall glow with the brilliance thereof.



The Crown, Kether, the Abyss, either Daath or that which is beyond Malkuth. The
limitless Sphere,  the Ain Soph. The general meaning  is  that  the Attainment fills  the
whole Universe.

27.  Thou  shalt  rejoice  in  the  pools  of  adorable  water;  thou  shalt  bedeck  thy
damsels with pearls of  fecundity;  thou  shalt  light  flame  like  licking  tongues of
liquor of the Gods between the pools.

The pools, and the flame between them, refer to the Sephiroth and the Paths. The
general meaning is that the Attainment has fitted the Adept to perform creative work
in all spheres.
This depends on the interpretation, and would only be true of a full Adept, that is,

who had achieved the K. and C. in Tiphereth of Tiphereth of Atziluth. In any other
case, he would have to perfect his work by achieving the K. and C. again and again,
“ordering up” his House, so  to speak, and  this  the verse descirbes. The “liquor of
the  Gods”  is,  of  course,  the  Elixir,  and  here  is  another  hint  for  tantrists.  The
“damsels”  are  the  Nepheschs  of  Aspirants  whom  the  Adept­at  that  level  of  full
initiation  become,  on  his  turn,  an  “Angel”­might  take  under  his  cahrge.  See  The
Wake­World.

28. Also  thou  shalt  convert  the  all­sweeping  air  into  the winds  of  pale water,
thou shalt transmute the earth into a blue abyss of wine.

It  enables  him,  moreover,  to  perform  transmutations:  it  is  not  clear  why  these
special examples should have been chosen, save on purely poetic grounds. (They are
in essence Air to Water, and Earth to Fire).
Not  so  exclusively,  since  wine  partakes  of  Water,  also,  and  the  next  verse

completes the sequence with Fire by mentioning the “ruddy gleams”. Of course, full
command  of  Akasha  (which  is  given  only  by  perfect  Adeptship)  enables  one  to
control  fully  the  lower  Four,  and  transmute  them  into  each  other.  They  are  but
modifications of Akasha, anyway.

29. Ruddy are the gleams of ruby and gold that sparkle therein; one drop shall
intoxicate the Lord of the Gods my servant.

For the colours in this and the last verse, Cf. CCXX: “Blue am I and gold in the
light  of  my  bride:  but  the  red  gleam  is  in  my  eyes;  &  my  spangles  are  purple  &
green.”
The Lord of the Gods is presumably Jupiter; he may be chosen because the whole

transmutation  refer  to Chesed,  or  because  of  his  position  as  the  highest  Sephira  of
Microprosopus.
Actually, Chesed is meant here, and this process of intoxication is described in VII

in various chapters and according to various circumstances: Cf. VII II.13 (Pertinax
is,  of  course,  Perduabo),  11­12,  40­41;  III.24,  49­50,  57­58;  IV.21  7­13,  36­41;
VII.36, 46­49. It  is also mentioned  in LXV itself, as  the reader already knows; and



particularly in this Chapter, vs. 61­63. See, also, Atu VII in the Book of Thoth; Liber
418, quoted under LUST, pg. 136­139.
Why is Chesed so directly influenced? Because it is the Sephira  form which man

starts the Crossing of the Abyss, and the Wine comes from the Cup of BABALON, the
Guardian thereof. Cf. AL III.18­20 and the Commentaries thereon.
“The Lord  of  the Gods my  servant:”  of  course,  in  the  true  Initiate.  The  “black

brethre”  rebel  against  the  Angel’s  authority,  with  the  results  already  described
elsewhere.

30. Also Adonai spake unto V.V.V.V.V. saying: O my little one, my tender one,
my little amorous one, my gazelle, my beautiful, my boy, let us fill up the pillar
of the Infinite with an infinite kiss!

30­33. The identification of the various elements into which Initiation has analysed
the original individual is now complete. The Great Work — Solve et Coagula — has
been  accomplished.  There  is  no  distinction  between  the  personal  Attainment  of
Aleister Crowley and the Proclamation of the Word of the Law of Θελημα through
him. Those who  realise what  this means  rightly assume  that  it marks  the end of an
Aeon.

31. So that the stable was shaken and the unstable became still.

32. They  that beheld  it  cried with  a  formidable  affright: The  end  of  things  is
come upon us.

The “affright” comes  from the element of chance  involved  in any change of  this
latitude. Nobody knows how the Aeon will develop, not even the Magus Himself. It is
not known even whether the Lord (or Lady) of the Aeon knows. Consequently, those
who had “fried all their seeds”, and felt quite comfortable about htings, run just as
much danger of finding themselves in the grip of “karma” as anybody else. It is as if
you  built  a  nice  comfortable  house  somewhere,  with  fire  warnings  and  burglar
alarms,  and  settled  down  to  enjoy  your  Social  Security  and  your  savings,  and
suddenly  a  dam  burst,  or  a  meteor  fell,  or  your  country  declared  war  or  was
invaded, or there was an earthquake.

33. And it was even so.

34.  Also  I  was  in  the  spirit  vision  and  beheld  a  parricidal  pomp  of  atheists,
coupled by two and by two in the supernal ecstasy of the stars. They did laugh
and rejoice  exceedingly, being  clad  in purple  robes  and drunken with  purple
wine, and their whole soul was one purple flower­flame of holiness.

34­40. This passage is perhaps the most obscure in the whole book.
Actually, it must be so. It describes the hermits, for which see AL II.24­25.
“Parricidal”. They have slain their fathers; i.e., they have won to manhood and the



consciousness of the Independence of the Individuality.
“Pomp”. They celebrate their attainment of Freedom by means of a Pageant. They

manifest the Godhead which they have won. Atheists. “Allah’s the atheist! He owns
no  Allah!”  (Bagh­i­Muattar).They  are  free  of  the  obsession  of  mortality  and
dependence.
'Coupled'. They unite with  their  comrades  in  “love under will”,  being  equal  and

identical despite their apparent difference. (See CCXX I:1­4, 22, 50 etc..) By virtue
of the ecstasy of their common relation to Nuit.
'Laugh and rejoice'. (See CCXX I:26, 58, II:9, 19­25, 35­44, 62­64, 70, III:46.)
“Purple”.  See  CCXX  I:61,  II:24,  50­51.  Purple  is  the  royal  colour  and  that  of

ecstasy, in particular, of the Chymical Marriage of Nuit and Hadit.

35. They  beheld  not God;  they  beheld  not  the  Image  of God;  therefore  were
they arisen to the Palace of the Splendour Ineffable. A sharp sword smote out
before them, and the worm Hope writhed in its death­agony under their feet.

This verse carries on the idea of ‘atheists’. Cf. too Chapter I:7­9, etc. Their natural
place being Yesod (whose colour  is purple)  they, having destroyed the Foundation,
are  risen  to Hod (whose colour  is also purple). See Liber 777, Column XVII, Col.
XV.
'Sword'. Their weapon of Intellectual Destruction.
'Hope'  is  a  crawling  worm,  being  the  token  of  non­realisationof  one’s  Self  as

supreme Enjoyment.

36.  Even  as  their  rapture  shore  asunder  the  visible  Hope,  so  also  the  Fear
Invisible fled away and was no more.

Cf. “The City of Dreadful Night.”
At a certain stage of Initiation, as long as you don’t acquire complete perception of

your parameters, this Fear Invisible is your constant companion. There is no rational
answer or emotional defense from it. The only remedy is AL II.45­49 and AL III.17­
20. It is a matter of the Will. Ultimately, this Fear is the remnant of the Father Image
in your soul. It can only be excised by courage. Nothing else will do. Cf. LXV IV.35­
37.

37. O  ye  that  are  beyond Aormuzdi  and Ahrimanes!  blessed  are  ye  unto  the
ages.

In Persian Theology,  the principles of Good and Evil. Cf. Nietzsche;  and  in  our
own doctrine, expressed in many ways in many places.
Unto the Ages. “Le­Olahm.” לעולמ See Ritual of the Pentagram. The value of the

word is 176; this is 8 22 or 16 11 and this means the Redemption of the Serpent (22
letters) or the Magical Power (11) applied to the Blasted Tower (Atu XVI) forwhose
significance see this Comment, above.



The serious reader is referred to Levi’s Key of the Mysteries, Part IV, Capter IV,
The Great Arcane, the first sixteen paragraphs. The rest is drivel, ‘dust thrown in the
eyes of the profane.’

38. They  shaped Doubt  as  a  sickle,  and  reaped  the  flowers  of Faith  for  their
garlands.

TERRIER­WORK
Doubt.
Doubt thyself.
Doubt even if thou doubtest thyself.
Doubt all.
Doubt even if thou doubtest all.
It  seems  sometimes  as  if  beneath  all  conscious  doubt  there  lay  some  deepest

certainty. O kill it! Slay the snake!
The horn of the Doubt­Goat be exalted!
Dive  deeper,  ever  deeper,  into  the  Abyss  of  Mind,  until  thou  unearth  the  fox

THAT. On, hounds! Yoicks! Tally­ho! Bring THAT to bay!
Then wind the Mort!
(Liber 333, Chapter 51)

39. They  shaped Ecstasy  as  a  spear,  and  pierced  the  ancient  dragon  that  sat
upon the stagnant water.

“Spear”: the weapon of ☉ (and ♂).
“Dragon”: the Stooping Dragon: see “The Temple of Solomon the King,” diagram

of the Fall, ;[The Equinox;] I(2), page 283.
“Stagnant  Water”:  the  ‘soul’,  in  its  uninitiated  state,  passive,  corrupt  and

motionless, reflecting wrongly the imagery of the non­ego. (The Buddhist idea of the
Mind  is  identical with  this). The Words  “sat”  and  “stagnant”  connect  this with  the
doctrine of the Black Brothers, and the theory of CCXX of the Universe as Going, or
Energy.

40. Then the fresh springs were unloosed, that the folk athirst might be at ease.

The destruction of  this  illusion  releases  the  soul  to Purity  and Motion,  to  ‘ease’,
which is not idleness but freedom of action, for which men thirst. Pure water  is  the
Principle of Elasticity, the Transmitter of Energy. The Pure Soul is identified with the
Moving Spirit which informs it, reflecting it truly with perfect understanding. See the
whole  symbolism  of  the  Cup.  See  Book  4,  Part  II,  Chapter  VII.  See  in  particular
Chapter III and my Comment.
That  is, Cap.  III of  this Book. There  is a  further  initiatic  connection of  the  fresh

springs with that ‘Fountain of Living Water’ of which the Gospels speak, and, if we



are not mistaken, so does the Talmud, and so did the Master of Righteousness of the
Essenes.  This  describes  one  of  the  most  important  influences  produced  by  High
Initiation. Cf. Cap. IV, vv. 5­6; Cap. IV, vv. 59­60; this Cap. V, vv. 61­63; Liber VII,
VI.36­41;  III.56­59  (the “Pain of  the Goat”  is,  of  course,  the  reward of Ra­Hoor­
Khuit); VII.46­49. This is, of course, the ‘water turned into wine at the nuptial’; also,
the ‘wine turned into blood’ of the Mass. It all refers to the Quintessence in one of its
forms, or to the Mystery of the Grail, for which study Wagner’s  libretto  to Parzifal,
Libri 156 and 418 and The Golden Bough. It was the corruption of this most ancient
Arcane which  resulted  in  the outgrowth of Christism. Cf. Also Atus VII and XII  in
The Book of Thoth.

41. And again I was caught up into the presence of my Lord Adonai, and the
knowledge and Conversation of the Holy One, the Angel that Guardeth me.

The passage 34­40 was ‘in the spirit vision’. It follows 30­33. 34­40 thus become
intelligible; it is my vision of mankind in the New Aeon of which I have proclaimed
the Word. I now return to the contemplation of my personal relation with mine Angel.
It  was  not  a  ‘vision  of  mankind  in  the  New  Aeon’  but,  as  we  said  before,  an

adumbration of the Grade of Hermit, and how it influences (in the subtle planes) the
life of mankind (the folk athirst) as a whole. If it were a vision of mankind, ‘couple by
two and by  two’ would be a rather  limiting concept. Look at  the multiplicity of  the
dance  of  the  stars:  many  go  alone,  many  by  twos,  amny  by  threes,  fours,  fives…
many by thousands, many by millions. The only thing they all have in common is that
they all go.
It  should  be  noted  that  the  conversation  of  the  Angel  is  suggested  to  be  more

important than the knowledge. The Conversation is that effect of resonance of which
we have already spoken. There  is an old Portuguese saying, “Tell me who you go
around  with,  and  I’ll  tell  you  who  you  are.”  It  probably  has  its  equivalent  in  all
languages.

42.  O  Holy  Exalted  One,  O  Self  beyond  self.  O  Self­Luminous  Image  of  the
Unimaginable Naught, O my darling, my beautiful, come Thou forth and follow
me.

I  repeat  the  Invocation. He  is  the  Image of Nuit. The propriety  of  these  phrases
becomes manifest on studying the account already given of this nature.

43.  Adonai,  divine  Adonai,  let  Adonai  initiate  refulgent  dalliance!  Thus  I
concealed the name of Her name that inspireth my rapture, the scent of whose
body bewildereth  the  soul,  the  light  of whose  soul  abaseth  this  body unto  the
beasts.

The  first  sentence  is  an  acrostic  of  ‘Ada  Laird’.  This  was  one  of  the  girls  with
whom I was intimate at the time of writing  this Book.  In  these verses I deliberately
identify my  sexual  exhilaration with my  spiritual  ecstasy,  thus  finally  denying  any



difference between any two parts of my conscious being.
This  is easier  said  than done. The numeration of  ‘Ada Laird’  contains  a  further

mystery. It is becoming easier in our days for people to conceive that the sex act can
be a  form of prayer,  thanks  to  the  Influence of  the Beast. Of  course,  it  is  the most
efficient  form  of  prayer,  since  the  sexual  energy  is  the  only  function  in  normal
mankind that is connected with all planes in which a human being exists. It is a form
of samadhi that even the man (or the woman) in the street can cultivate, and it may
lead  to  the  highest  attainments  if  only  the  fools  persist  in  their  folly  long  enough.
However, they often get rather afraid. Cf. V. 62.

44. I have sucked out the blood with my lips; I have drained Her beauty of its
sustenance; I have abased Her before me, I have mastered Her, I have possessed
Her, and Her life is within me. In Her blood I inscribe the secret riddles of the
Sphinx  of  the  Gods,  that  none  shall  understand,  save  only  the  pure  and
voluptuous, the chaste and obscene, the androgyne and the gynander that have
passed beyond the bars of the prison that the old Slime of Khem set up in the
Gates of Amennti.

This  constitutes  a  profound Riddle  of Holiness.  (Note  in Greek,  ‘the  Sphinx’  or
‘the Strangler” equals 781 = 71 x 11.) (Note H Σφιγξ ­ Γρακος) The Greek work for
Uraeus also equals 781. See authorities for special meanings of these words.
Those only understand it who combine in themselves the extremes of Moral idea,

identifying  them  through  transcendental  overcoming  of  the  antinomy.  They  must
have  gone  further  yet,  beyond  the  fundamental  opposition  of  the  sexes.  The male
must  have  completed  himself  and  become  androgyne;  the  female,  and  become
gynander.
This  does  not  refer  necessarily  to  homosexual  intercourse;  it  refers  to  the

polarization  of  the  Sheaths.  A  person  could  be  androgyne  or  gynander  without
showing homosexual behavior on the physical plane. On the other hand, there is no
reason why  they shouldn’t,  if  so  inclined, go  to bed with people  involved. The key,
however, consists in that they wouldn’t go to bed only with people of their own sex, if
they did. Otherwise they would be homosexual, not androgyne or gynander.
This incompleteness imprisons the soul. To think “I am not woman, but man” or

vice  versa,  is  to  limit  one’s  self,  to  set  a  bar  to  one’s motion.  It  is  the  root  of  the
‘shutting­up’ which culminates in become “Mary inviolate” or a “Black Brother.”
It must be always remembered, however, that the planes cannot be mixed. You are

limited  by  the  parameters  of  your  physical  incarnation  in  one  type  of  body  or
another,  at  least  at  the  present  stage  of  scientific  knowledge.  Those  people  who
deliberately  change  their  sexual  characteristics  by  surgical  means  may  be  simply
giving in to the social pressure of disapproval of their ‘irregular’ behavior. They are
like  blacks  (so­called)  crossing “the  color  line”.  This  is  no  solution,  but  cowardly
evasion. The idea is to do away with the color line, and with sexual prejudice of any
sort. Do not change yourself­change society. You are not a function of the majority.
Fuck the majority.  Society as a whole­“all”­is a  function of  you. You have  certain



inalienable rights, which are defined in Liber OZ, and any society who tries to take
away any of  those  rights  from you has  to  be  reformed.  If  it  cannot  be  reformed  it
must be destroyed, and a better society constituted in its place.
By  “the  old  Slime  of  Khem”  is  meant  the  principle  of  stagnation  which  was

symbolized in Egypt (Khem) by Sebek, the dweller in the mud of Nile — see above,
and  in  Liber  418  for  the  full  account.  Note  that  this  is  not  ‘evil’,  but  merely  the
stoppage of  the Energy of  the Universe. The ‘contending forces’ of Good and Evil
are  complementary,  and  to  be  united  by  “love  under  will”  —  as  I  too  often  do,
loosely and clumsily,  thanks  to my education and  the  limitations of  language —  to
mean “that which is against my True Will,” the implication is not of anything active,
however, loathsome or terrible it might appear. Any such idea is to be assimilated by
“love  under  will”  with  its  contradictory,  thus  reaching,  in  ecstacy,  to  a  new
Conception transcending the plane of these opposites.
Actually,  nothing  is  against  your  True  Will.  Cf.  Cap.  IV,  v.  46.  It  must  be

assimilated  by  the Formula  of Nuit:  2=0.  Your  “enemy”  is  but  a  beacon  of  your
Royal Road. But do not mix the planes!
Thus, my chief obstacle is  the belief  that any active Idea soever  is ‘evil’ and it  is

therefore the main tenet of the Slave Gods, ‘Original Sin’, the existence of a Personal
‘Devil’ opposed to an Almighty Goodness — Ahrimanes and Aormuzdi as above —
which threatens my Will.
The expression ‘Slave Gods’ means the gods worhipped by slaves (in the sense of

Liber AL). These must always be “black brethren”­not lords of the earth, but lords of
its slums.
Amennti — the West — the Place of Death — is the quarter attributed to Osiris in

his aspect as the Slain God, that is, in modern slang, to ‘Jesus’. To us “The word of
Sin is restriction.” The only possibility of ‘evil’ is that the Will may be hampered. On
the contrary, to the slaves of ‘Jesus’, there is scarce an act which is not of the nature
of ‘sin’. Even our “righteousness is as filthy rags.” “There is none good, no, not one,”
etc., etc., ad nauseam — et praetor! To us, then, ‘Jesus’ is the very fount and origin of
all possible ‘evil’, for he synonymous with the idea of Restriction on every plane. The
Christian conception of sin as the will of the natural man, the ‘Old Adam’, is the basis
of  all  internal  conflict  —  of  moral  insanity.  It  is  true  that  some  writers  calling
themselves  Christian  have  declared  for  Antinomianism;  but  orthodoxy  has  always
condemned these; it is evident that these doctrines imply Pantheism. The sophisms of
Paul demonstrate clearly enough how deeply false to one’s self one must be, even to
make  the  essay  to  disengage  the mind  from  the dilemma  implicit  in  the  theses  that
‘Salvation’ emancipates from ‘Sin’, and that the ‘Saint’ is morally bound by the ‘laws
of  God’.  The  passages  here  following  would  be  laughable  had  not  History
stigmatized them as atrocious.
That  is,  the  passages  following  those,  in  the  “Epistels”,  where  Paul  gives  the

example  to  Aquinas.  The  many  abuses  of  the  Christist  chruches  against  mankind
were based on these sophisms. Of course, any people always have  the government
they deserve, or the God they deserve. It seems incredible that people could believe



that God would speak from a high mountain only to tell  them “no­nos”. But many
did, and some still do. Original sin, no. Original stupidity, yes.

45. O my adorable, my delicious one,  all night will  I pour out  the  libation  on
Thine altars; all night will I burn the sacrifice of blood; all night will I swing the
thurible  of  my  delight  before  Thee,  and  the  fervour  of  the  orisons  shall
intoxicate Thy nostrils.

There is here an intentional identification of the very words of the Invocation of the
Holy Guardian Angel with  those appropriate  to a  fervent  rhapsody addressed  to an
whore.
This is another hint to the initiates of Tantrism.

46.  O  Thou  who  camest  from  the  land  of  the  Elephant,  girt  about  with  the
tiger’s pell, and garlanded with the lotus of the spirit, do Thou inebriate my life
with Thy madness, that She leap at my passing.

The  land  of  the  Elephant:  India.  The  reference  is  to  Dionysus  —  to  Bacchus
Diphues.  The  symbol  of  Atu  0  has  already  been  explained  in  detail.  Note  the
emphasis laid upon his attributes — the male animal lust, courage, and ferocity of the
tiger, the voluptuous female passivity, sensual  (garlanded) yet spiritual, of  the  lotus;
yet  from  these —  whose  Chymical  Marriage  is  that  of  Nuit  and  Hadit —  He  is
immune. (He is Innocence and Silence — the Babe in the Egg of Blue). I invoke Him
to ‘inebriate my Life’ with His ‘madness’; to inspire me with his essential ecstasy.
He  is  also,  of  course,  Vishnu­who  was  the  Hindu  member  of  the  Trimurti

functioning in the last Aeon.

HYMN TO BACCHUS

Hail, child of Somele!
To her as unto thee
Be reverence, be diety, be immortality!

Shame! treachery of the spouse
Of the Olympian house.
Hera! thy grim device against the sweet carouse!

Lo! in red roar and flame



Did Zeus descend! What claim
To feel the immortal fire had then the Theban dame!

Caught in that fiery wave
Here love and life she gave
With one last kissing cry the unborn child to save.

And thou, O Zeus, the sire
of Bromius — hunter dire!
Didst snatch the unborn babe from that Olympian fire:

In thine own thigh most holy
That offspring melancholy
Didst hide, didst feed, on light, ambrosia, and moly.

Ay! and with serpent hair
And limbs divinely fair
Didst thou, Dionysus, leap forth to the nectar air!

Ay! thus the dreams of fate
We dare commemorate,
Twinging in lovesome curls the spoil of mate and mate.

O Dionysus start
Be close, be quick, be near,
Whispering enchanted words in every curving ear!

O Dionysus start
As the Apollonian dart!
Bury thy horned head in every bleeding heart!

(“Orpheus”)
The last phrase “that She leap at my passing” is peculiarly obscure. “She” may be

taken to refer to (name not written) ­ to Ada Laird — to I wot not what!
He ‘wotted’ what pretty well, but was being cute. The reference is to an arcanum

of the Path of Hermit. Serious students will find its adumbration in Artemis Iota. The
name withheld: the reason for withholding it will be understood by those who fathom



the arcane through ordeal of practice.

47. Bid Thy maidens who  follow Thee bestrew us a bed of  flowers  immortal,
that we may take our pleasure thereupon. Bid Thy satyrs heap thorns among
the flowers, that we may take our pain thereupon. Let the pleasure and pain be
mingled in one supreme offering unto the Lord Adonai!

Finally  pleasure  and pain  themselves must  be mingled,  identified,  in  a Chymical
Marriage of  their  own. For  all  possible  elements  of  sensation must  take  part  in  the
supreme  Sacrament.  To  omit  aught  thereof  would  be  to  leave  it  imperfect  and
therefore ‘evil;‘ to exclude a guest from the Wedding Feast; to restrict the Universe in
that particular dimension.
This is another sense in which AL I.22 can be understood.

48. Also I heard the voice of Adonai the Lord the desirable one concerning that
which is beyond.

48­52. Once more the plane of the Communion between the Adept and his Angel
changes: This passage is simple instruction. It should be read in connection with Cap:
I, v. 9 and similar texts where there is question of ‘that which is beyond.’ I am told
here, as first in my Initiation of 1905­ 1906 (quote dates, and give essential passage in
diary  [the  principal  initiatory  passage­Apriil  25,  1906ev­is  as  follows:  {April  25th.
N.B. Yesterday’s vision a real  illumination, since  it showed me an obvious mistake
which  I  had  utterly  failed  to  see.  The  word  in  my  Kamma­work  (in  Burma)  was
“Augoeides,”  and  the  method  “Invoking  Often.”  Therefore  a  self­glittering  One,
whether my conscience approves or not, whether my desires  fit or not,  is  to be my
guide. I am to “invoke often,” not to criticize.}. By July 6, Crowley had semmingly
accepted  his  role, writing  “Unto  thee Adonai  do  I  commit my way. Unto  thee  the
Augoeides,  unto  thee  the  Self­glittering  one.  I  put my  trust  in  the  power  that  hath
devised me as I am for the achieving of a purpose: the Next Step.”]) that my Mission
to Mankind concerns the Next Step on Jacob’s Ladder of the Spiritual Ascent of the
Race.  They  must  progress  in  a  sane  and  orderly  manner,  not  soaring  Icarus­like
toward  ill­defined  perfections  like  Nibbana,  but  steadily  and  critically  using  their
existing faculties to the best advantage, fulfilling each function adequately, accurately,
with intelligent aspiration, not shirking the hard work of evolution, not trying to run
before  they  can walk, making  sure  of  every  step  as  it  is  taken,  and  fortifying  each
position as it is won before proceeding to attach the next line of entrenchments.
Napoleon’s campaign of 1812 — Moscow — should warn the Aspirant.
In my experience, I have found this error to be the most dangerous to which really

promising young Magicians are liable; while making any progress at all.
I quote the case of Meredith Starr as instructive in the highest degree.
The case of Meredith Starr is to be found in the Autohagiography. After his death,

an enormous number of aspirants continued to make the same mistake. Most recent
among  those known  to  the public were Joseph Metzger, Kenneth Grant and  Israel



Regardie.
The main problem is that the Thelemic Current naturally vivifies initiative and self­

confidence.  But  unless  the  disciple  is  so  truly  promising  that  the Order  decides  to
spend the necessary magick energy to discipline him, he must discipline himself. And
the temptation to ‘go one better than the Instructor’ is almost irresistible, particularly
because the Instructgor is so meek, so mild, so accomodating, seems so fearful and
uncertain of himself! (Cf. Tao Teh King, Cap. XV.)
Yet to disobey your Instructor is deadly from a spritiual point of view. You cut the

link with Authority,  for  the Instructor  is  the  representative of  the Lord of  the Aeon,
and you become the plaything of forces beyond the control of mortal man. Youi may
beocme rich (usually in the way of a thief) or famous (usually in a way that the Order
would consider infamous); but your Work, to which you had obligated yourself when
you  signed  the Oath,  is  abandoned,  and by  that much mankind, who needed  your
liberation  to  increase  its  own,  is  diminished.  You  are  a  “porfessional  soldier  who
dares not  fight,” and you know what Liber AL  tells  should be  the attitude  towards
them.

(Note by David Bersson. Here is the quote from ‘Hagiography’ This is a unpublished
passage that was not included in the Crowley ­ Motta Commentaries of LXV. It is so
interesting and informative that I've included it.).
Meredith Starr, whose real name was Herbert Close, was a typical mattoid. There

are two calsses of disciples who turn one’s hair prematurely white. There is the stolid
class who find it very difficult to make out what I mean, and who are resistant to the
practices.  I  do  not  mind  taking  trouble  with  such  people,  despite  the  patience
required,  for when  they at  last  succeed  in getting  results,  it  is  sure  to  be  something
worth having, and one can rely on its genuineness. Their difficulty comes  from  the
best qualities of  their minds:  scepticism and common sense. The other class has no
brains  at  all.  It  lives  by  the  breath  of  its  vanity.  These  people  attain more  sublime
mystic  success  in an hour  than  the greatest men  in history have ever managed  in  a
quarter of a century. Meredith Starr was an extreme case.
One of his delusions was that he was a great poet. I was at first surprised when he

came  along with  a  poem  so  clearly  imitated  from  the  last  that  I  happened  to  have
written that it seemed more like an inaccurate copy than anything else. When this was
pointed out,  he  claimed vehemently  and  quite  seriously  that  it was  an  independent
inspiration. One could not convince him about even the most glaring cases.
In one sense,  the  inspiration was, now and again, quite original. When I brought

out  ‘Amphora’  [Crowley’s  volume  of  devotional  verse  to  the Virgin Mary  (1909),
later republished as ‘Hail Mary!’ (1912)], the Spirit, by a strange coincidence, moved
him also to write hymns to the Blessed Virgin. He may have thought that he ought to
go  one  better  by  introducing  learned  allusions.  He  produced  one  couplet,  which  I
regard as more worthy of immortality than anything else he wrote. It ran:
In Khem of old thou wast a cow;
Thou art the Virgin Mary now.



I  had  very  little  experience  of  disciples  in  those  days,  and  simply  could  not
understand  people  claiming  success  in  such  subtle  and  difficult  matters  without
having  applied  every  possible  sceptical  safeguard.  For  the  first  few  days,  I  was
actually fooled into believing that Starr had really attained the success he claimed. But
when I found that he completely forgot his successes 24 hours later, I saw that there
must be womething wrong, and it did not take me long to understand that his infantile
vanity simply took every wish­phantasm for absolute truth. It was simply impossible
to keep track of the miraculaous powers which he possessed. It was also impossible
to shake his belief in the powers of his purusa on its at home day.
However, as luck was with me, he turned up one afternoon and informed me that

he  had  just  acquired  the  power  of  taking  any  poison  without  affecting  him.  I
suggested  that  I  try him out, and he was besotted enough  to  receive  the  suggestion
joyfully. “Ring up Whineray” [E.P. Whineray, Corwley’s favorite pharmacist and the
author of ‘A Pharmaceutical Study of Cannabis Sativa,” The Equinox Vol. I, No. 1 I
said to Neuburg, (1909).],I said to Neuburg [Victor Benjamin Neuburg (1883­1940),
poet,  coeditor  of  ‘The Equinox’,  and  early A∴A∴ member.], with  the  aplomb  and
‘savior faire’ peculiar to the English race, “and tell him to send a boy down at once
with ¼  ouce  of  Strychnine.” Neuburg  went  to  the  telephone­and  a  faint  gleam  of
common  sense  flashed  across  Starr’s  mind.  He  asked  me  if  I  could  not  think  of
something that would be less devastating in its effect in case he had not got the power
quite  perfect  yet.  I  said  yes,  I  could  accommodate  him,  and  fetched  10  grains  of
Calomel [A laxative.] from my medicine case. He placed the tablets  in his open left
hand and picked them up one by one and swallowed them, on each occasion grinding
out between his  teeth, with  the most horrific groans­which he  intended  to  represent
the power of will­“Strength beyond Strength, Pow­wer beyond Pow­wer, Adonai!”.
We then proceded to talk about other matters. An hour or so later, he said he would

go  home,  having  demonstrated  his  power  over  Calomel.  I  suggestd  that  perhaps
something might  happen  later  on. But  he  laughed  the  idea  to  scorn. He  promised,
however, to let us know if anything happened after all.
About 11 o’clock that night,  the telephone rang. It was Meredith Starr  to explain

that the incident in his career which had recently embellished it was due to the normal
operation of nature and not in any way the Calomel. When we had masted ourselves
sufficiently  to  reply,  we  congratulated  him  on  the  efficiency  of  his  alimentary
arrangements and hoped to hear form him shortly. We stopped counting after a time,
but  the  telephone  calls  became  constantly  more  frequent  and  urgent,  and  his
explanation  of  the  facts  progressively  more  ingenious,  though  sometimes  a  little
difficult  to follow or even to catch, perhaps because, he being destined to attain  the
mastery of the fourth power of the Sphinx, or for some other reason which I will not
venture to suggest, his voice had become strangely weak.
As I said above, this is an extraordinary case. But the general type constitutes, as a

moderate  estimate,  at  least  70%  of  so­called  occult  students.  Even  quie  serious
aspirants fall into the trap before they are any good. I have to drill them in scepticism
and the scientific method of verifying one’s results for months on end.



My honesty in this matter, I firmly believe, the main reason for my unpopularity as
a  teacher.  I  refuse  to flatter people’s vanity.  I may as well say  that  I doubt whether
even the best minds  can be  trusted on  this  point,  unless  they have been previously
trained pretty thoroughly in some physical science. Few people have any idea of what
is meant by “possible sources of error”, even when they asre anxious to maintain an
agnostic attitude.
Descartes  said  that  there must be a moment  in  the  life of  every  teacher when he

resolved  to  stand  outside  all  his  preconceived  ideas, withyout  exception,  no matter
how apodeictically certain teny appear.  I entirely agree. Let me add that I attach no
value to any experiment of any sort unless it is not only checked and verified in every
possible way,  but  is  itself  the  logical  result  of  previous  work.  I  believe  it  is  quite
useless to go out for a casual stroll, so to speak, on the Astral Plane, or even into high
spiritual  states.  The  disconnectedness  of  the  experience  constitutes  a  liability  to
delusions.  It  should  be  obvious  from  the  fact  that  ‘amasati’  is  the  effective  test  of
spiritual progress, that any expiriment which is outside the true path of the individual
is not in the least likely to mean anything to him. All magical work ought to be rigidly
systematic.
It  may  be  objected  to,  that  in  my  own  case,  the  most  important  events  in  my

magickal  career  came entirely unsought  and  indeed altogether  against my will. But
the  exception  is  only  apparent.  Inded  my  failure  to  understand  itas  the  necessary
climax  of my  previous work  threw my  career  into  absolute  confusion  iuntil  I  had
succeeded in reconciling the seeming opposites. But, of course, it was not merely my
own  karma  but  that  of  the  planet  that  was  involved.  Unknown  to  myself,I  had
brought myself to a state which made me useful to the chiefs of the Order in a way
which I had not contemplated, even though I had formally requested to be employed
on such a business. In any case, the character of the exception is such that nothing of
the sort  is  likely  to arise again  for  some hundreds of years,  so  that  the general  rule
here laid down may very well be taken as absolute.
Later  developments  of  this  remarkable  youth  were  interesting.  People  began  to

notice something, don’t you know, and acted accordingly on certain occasions. But in
one interval, he beat it over to Steiner [Dr. rudolf Steiner (1861­1925] was a prolific
author and founder of the Anthroposophical Society. Crowley discusses him below.],
where anyone who was not a little crazy would have been regarded as both abnormal
and immoral.
Steiner was at that time just degenerating from an initiate into a petty sectarian of

Jesus. His brain had failed to stand the strain of the Secret of the O.T.O. [Steiner was
initiated  into  the Antient  and  Primitive Rite  of Masonry  and  the  IX°  degree  of  the
O.T.O., ans was briefly a leader of its German section.]. But Starr was not content to
be with a mere disciple of Jesus. Nothing would do for him but the Master himself.
He discovered this amiable Semite somewhere  in India [Meher Baba  (1894­1969)].
He had given up carpentering and set up as a school master, and was very anxious to
get English and American parents to send  their boys  to him for  training. But as  the
chief merit in the school was to go into long trances and lose sleep and appetite, I am



sometimes tempted to surmise that his scheme will break down at this point.
[Crowley, ‘Confessions’, End of unpublished passage inserted by David Bersson.]

49.  Let  not  the  dwellers  in  Thebai  and  the  temples  thereof  prate  ever  of  the
Pillars of Hercules and the Ocean of the West. Is not the Nile a beautiful water?

Cf. Cap: II, vv. 37­44 and Comment. Living in Thebes, seek your water in the Nile
instead of wasting your time in vast vague vapourish vagaries about the Atlantic. In
Plain English,  follow out  percisely  and  patiently  the  systematic  course  of  Initiation
prescribed by the A∴A∴. Be THOROUGH. A bird in the hand is worth two in the
bush. Take care of the pence and the pounds will take care of themselves. Those who
despise  detail  are  eventually  destroyed  by  these  vary  things  which  they  thought
trivial; and their discomfiture and disgrace are all the more humiliating.
Lord Nose­in­the­Air stumbled over his own door­stop. Quote W.S. Gilbert  'The

Haughty Actor' ­ 'Bab Ballads'.
Note by David Bersson. This quote by Gilbert was not included in the original
Crowley ­ Motta Commentaries of LXV. Here it is:
An actor­Gibbs, of Drury Lane­
Of very decent station,
Once happened in a part to gain
Excessive approbation:
It sometimes turns a fellow’s brain
When he believes that he receives
Tremendous approbation.
His great success half drove him mad,
But no one seemed to mind him;
Well, in another piece he had
Another part assigned him.
This part was smaller, by a bit,
Than that in which he made a hit.
So, much ill­used, he straight refused
To pay the part assigned him.

[W.S. Gilbert, “The Haughty Actor”, ‘Bab Ballads.]

50. Let not the priest of Isis uncover the nakedness of Nuit, for every step is a
death and a birth. The priest of Isis lifted the veil of Isis, and was slain by the
kisses of her mouth. Then was he the priest of Nuit, and drank of the milk of the
stars.



Every  incident  in  life  is of combined  importance. No man  can  afford  to  lose  the
experience proper to his actual stage of initiation. Fulfil the formula of Isis — never
mind,  for  the moment,  Isis being a  ‘Lower’ manifestation of  the principle Yin  than
Nuit is! — and you come immediately to be priest of Nuit, and  receive Her  infinite
bounty. (See my “Across the Gulf” Equinox, I, vii, pp: 295­354). I refer the Aspirant
to the diary of S.H. Frater O.I.V.V.I.O. who instead of plodding steadily through the
appointed  Task  of  a  Zelator,  took  advantage  of  a  subtle  Regulation  of  the A∴A∴
which  permits  any  man,  whatever  his  grade,  to  declare  himself  a  Master  of  the
Temple,  and  by mere  virtue  of  the Oath,  to  become  one  [Charles  Stansfeild  Jones
(Frater Achad or Frater O.I.V.V.I.O.), “Liber CLXV, A Master of the Temple,” part
I,  ‘The Equinox  III(I)  (1919 e.v.). Part  II was  to have been  issued  in’The Equinox
III(2), but this number did not appear.]. In this case the intense purity of the aspiration
of our Brother, and the Magical Necessity — in a matter not directly connected with
his personal career  in  the Order —  that he  should  take  this appalling step, with his
eyes  open  to  the  responsibility  and  danger  involved,  saved  him  from  the
consequences which would  have  smashed  any  arrogant,  insolent,  or  presumptuous
pretender. Nevertheless, his  ignorance of  the details of  the  intermediate Grades,  led
him  constantly  into  the  most  deplorable  errors,  from  the  devastating  penalties  of
which  he was  saved  by  the  loving  vigilance  of  his  Superior  in  the Order,  at  least
insofar as the more critical catastrophes were concerned
[This  was  written  in  1923  e.v.  Crowley  eventually  concluded  that  Jones  had

become clinically insane, and took a dim view of his spiritual standing.].
‘Was slain by the kisses of her mouth’: Cf. V. 62.
‘Drank of the mild of the stars.” This refers to a particular from of the Elixir, only

obtainable by very advanced Alchemists as a rule. (However, sometimes the Grace
of our Lady visits even the Neophyte.) Cf. Vv. 63­65.

51. Let not the failure and the pain turn aside the worshippers. The foundations
of  the pyramid were hewn  in  the  living rock ere  sunset; did  the king weep at
dawn that the crown of the pyramid was yet unquarried in the distant land?

There  is yet  a  third consideration  to be made  in connection with  this  doctrine of
The Next Step.  It does  in  fact  seem far easier  to wander  in  the Wonderland of  the
Supernal Triad than to dig one’s way painfully through the Path of Tau, to make the
Renunciation  of  a  Dhamma­Buddha  than  to  acquire  Asana  by  dint  of  Anguished
application  and  acutest  agony  of  that  detested  and  despised  physical  phantom,  the
very soul of Distraction, Dispersion, Degradation, Distress, and Despair!
But this is a ‘damnable heresy and a dangerous delusion’ arising from the simple

fact that nobody can possibly form any idea soever of the Nature of the Task of any
grade beyond his own — and I say this with every emphasis, despite by devotion and
determination  to  describe  the  details  of  the  Path  of  the Wise —  even  being  at  the
pains of inventing what is practically a new language for this very purpose.
True,  I  have  succeded  thus  far,  that  the  Initiate,  on  arriving  at  any given Grade,

instantly  recognizes  the accuracy of my account,  thus  confirming his  confidence  in



my knowledge of the matter, and his assurance that he has really attained thereto and
is not being fooled by his own vanity. But, until he has actual experience of this part
of the Faith, he is bound to misunderstand my plainest presentation of its most evident
symptoms.
Unless  the  Aspirant  fully  comprehend  and  freely  acquiesce  in  this  inherent

incapacity,  he  is  only  too  likely  to  try  to  sneak  through  the  dim  dreary  dreadful
discipline  of  his  Grade —  the  more  loathsome  precisely  because  it  represents  his
actual limitation of the moment, and have a perfectly lovely time fancying himself an
Exempt Adept or an Arahat or even — I have known one such unhappy expert  in
self­delusion — an Ipsissimus! It was nothing to the great Him that the only reference
to  that Grade  in  all  our Holy Books  is  to  indicate  a  certain  practice  (itself  beyond
comprehension  of  any  but  the  mightiest­minded  Masters  of  the  Temple!)  as  “the
opening of the Grade.”
The Parable of the Pyramid requires no commentary: it is as lucid as it is sublime.
The whole passage  (vv.  48­51) may be  summed as  an  appeal  to  ordinary Good

Sense  —  called  “Common  Sense”  (Lucus  a  non  lucendo)  as  being  the  rarest  of
Human qualities. Yet the truth lies deeper than this cynical apothegm.
Good sense is in reality common to all men: it is the property of the Unconscious

whose Omniscience matches its Omnipotence. The trouble is that in practically every
particular  case  the  Intellect  insists  on  interfering:  Vanity  craves  to  be  flattered  by
‘improving’ what is by nature perfect ­with uniformly disastrous results. This  is one
of the main interpretations of the repeated diatribes in The Book of the Law against
“the Reason,” against “because and his kin”  (CCXX,  ii, 27­33, etc.) or any similar
usurpation  of  the  royalty  of  the  Individual  by  his  own  self­created  illusions.  The
intellect  should  be  a machine whereby  one  can  express  the  facts  of Nature.  But  it
cannot even interpret them; that is the function of Neschamah. Even its critical faculty
is limited to the object of seeming internal coherence, of avoiding any appearance of
conflict. When it arrogates to itself any further function it  is ultra crepidam [Lat.,  lit.
“Above the foundation,” a paraphrase of ‘ne sutor supra crepidam judicaret’, “Let not
the  shoemaker  criticize  beyond  his  last”;  the  meaning  here  is  “beyond  its
competence.”].
Note the word But in CCXX, ii, 34, marking the antithesis of the right course of

action (vv. 34­51) against the wrong (vv. 27­33).

52. There was also an humming­bird that spake unto the horned cerastes, and
prayed him for poison. And the great snake of Khem the Holy One,  the royal
Uraeus serpent, answered him and said:

52­56. The Parable of the Ibis, the Humming­Bird, and Uraeus Serpent.
Any comment would be impertinent: the signification of the Parable, deep though

it be, is lucid as any passage in literature; and the language, exquisitely ornate as it
is, a sublimity and a simplicity all its own.
The  moral  value,  in  particular,  challenges  that  of  the  boasted  parables  of  the



Gospels. Contrast their sectarianism, their triteness, and (too frequently) their moral
obliquity with this masterpiece.

53. I sailed over the sky of Nu in the car called Millions­of­Years, and I saw not
any  creature  upon  Seb  that  was  equal  to  me.  The  venom  of  my  fang  is  the
inheritance of my father, and of my father’s father; and how shall I give it unto
thee? Live thou and thy children as I and my fathers have lived, even unto an
hundred millions  of  generations,  and  it may be  that  the mercy  of  the Mighty
Ones may bestow upon thy children a drop of the poison of eld.

This last sentence intimates a very important fact about Initiation: it can produce a
genetic  change,  that  is,  a  modification  in  the  DNA  code.  We  must  remark,  in
addition,  that  this  modification  is  not  necessarily  transmited  through  the  normal
generative process.  It  is primarily an effect of  telekinetics. This  is  the  scientific  fact
behind the universal legends about “virgin births”. It will perhaps be ascertained by
so­called orthodox science within the next few hundred years. We leave this statement
as a suggestion for research by parapsychologists, knowing they will need very  full
cooperation  from many  other  branches  of  science,  especially  themore  exact  ones,
before  they  determine,  not  theprocess,  but  its  manifestations.  In  this  way­only­
Lysenko was right.

54.  Then  the  humming­bird  was  afflicted  in  his  spirit,  and  he  flew  unto  the
flowers, and it was as if naught had been spoken between them. Yet  in a  little
while a serpent struck him that he died.

55. But an Ibis that meditated upon the bank of Nile the beautiful god listened
and heard. And he  laid  aside  his  Ibis ways,  and became  as  a  serpent,  saying
Peradventure in an hundred millions of millions of generations of my children,
they shall attain to a drop of the poison of the fang of the Exalted One.

56. And behold! ere the moon waxed thrice he became an Uraeus serpent, and
the poison of the fang was established in him and his seed even for ever and for
ever.

The attitude of the Ibis could be defined as ‘pure will without lust of result’. ‘The
moon waxed thrice’: three lunar months, or a station of the sun, is the minimum time
necessary to establish a new psychosomatic rhythm, if it is volitive.

57. O thou Serpent Apep, my Lord Adonai, it is a speck of minutest time, this
travelling  through  eternity,  and  in Thy  sight  the  landmarks  are  of  fair white
marble untouched by the tool of the graver. Therefore Thou art mine, even now
and for ever and for everlasting. Amen.

This verse completes the conception of time set forth in the Parable. In the K. and
C. of  the H.G.A.  the divisions of  time cease  to  imply difference. To use  the roman
metaphor, every day is marked with a white stone. But there is no difference between



them; they seem all alike monuments of glittering candour unsoiled by the details of
life. All ordinary events cease to perturb the even brilliance of Pure Consciousness of
Timeless Communion.

58. Moreover, I heard the voice of Adonai: Seal up the book of the Heart and
the Serpent; in the number five and sixty seal thou the holy book. As fine gold
that is beaten into a diadem for the fair queen of Pharaoh, as great stones that
are cemented together into the Pyramid of the ceremony of the Death of Asar,
so do thou bind together the words and the deeds, so that in all is one Thought
of Me thy delight Adonai.

58­65. The final passage summarizes the whole Book. It demands  intimate  study
and adroit handling on the part of the Commentator; for each verse, while complete in
itself, is an integral and necessary element of the whole.
58. “I”: the Scribe: Cf. Verse 48.
The significance of the number LXV has been explained in the prefatory note. The

metaphors  in  this  text are peculiar. One  is of gold — fine gold — beaten with  fine
gold to form a circlet to adorn a bride and queen. The reference is to the Adept in this
relation with Adonai.
The metaphor of the stones is, on the other hand, of Tiphereth. (The text assumes

that the Great Pyramid of Gizeh as in fact designed as a Temple of Initiation wherein
right fitly he celebrated the Ritual of the Slain God). For the whole symbolism of the
stone, see the Qabalah, the rituals of Freemasonry, etc.
Here A.C. apparently confused Gizeh the city with Kheops the king, unless it was

the  copyist’s  mistake.  We  remind  the  reader  that  this  commentary  was  originally
dictated to Frater O.P.V..
Note that words and deeds, being rightly wrought into one, lose their grossness and

become pure thought. (The letters, Th, M.A. may be read אמת, Truth).

59. And I answered and said: It is done even according unto Thy word. And it
was  done. And  they  that  read  the  book  and debated  thereon  passed  into  the
desolate  land  of  Barren Words.  And  they  that  sealed  up  the  book  into  their
blood were the chosen of Adonai, and the Thought of Adonai was a Word and
a Deed; and they abode in the Land that the far­off travellers call Naught.

Intellectual criticism of this Book leads to barren controversy — the wilderness of
pedantry.  It must  be  appreciated  as  a  poem  (sealed up  into  the blood)  taken  as  the
nourishment of the inmost life itself. Those who do this become chosen candidates for
the  K.  and  C.  of  the  H.G.A.  Their  Aspiration  (Thought)  is  then  crystallized  into
Word and Deed: they accomplish the Operation of the Sacred Magick.
The “Land:” the reference is to Nuit. They become conscious that they are Stars in

Space. For the whole interpretation of this symbol as equivalent to the achievement of
the Great Work see (Quote authorities).
The authorities were not quoted. The best of all, after Liber AL itself, is Liber NV.



Then  Lbier  HAD,  then  Liber  XLIV,  The Mass  of  the  Phoenix,  then  Liber  V,  The
Ritual of the Mark of the Beast. The serious student is advised to begin by this last, as
being adapted to the Aspirant of whatever grade. It will lead to the others as quietly
and inexorably as gravitation.

60. O land beyond honey and spice and all perfection! I will dwell therein with
my Lord for ever.

Here is the idea of the life of the Adept in itself:

61. And the Lord Adonai delighteth in me, and I bear the Cup of His gladness
unto the weary ones of the old grey land.

And here,  in  reference  to  his  fellow­men. My own Magical  career  should be  an
adequate explanation of these two verses.
For  people  capable  of  measuring  the  astounding  change  in  the  animic

atmosphere,  the  intellectual  development,  and  the  increased  social  awareness  of
mankind since 1904, that is.

62. They  that drink thereof are smitten of disease;  the abomination hath hold
upon them, and their torment is like the thick black smoke of the evil abode.

62­64. This doctrine is the most deadly poison for the unworthy (even the Christian
Mystics  gathered  some  faint  idea  of  this  “eating  and  drinking  damnation  unto
themselves”
Unhappily,  they  stopped  there.  ‘Smitten  of  disease’:  the  tribulation  of  ordeal,

which  is  bliss.  ‘The  abomination’:  the  Law  of  Θελημα,  or  666,  or  Heru­ra­ha
Himself.  ‘Thick  black  smoke  of  the  evil  abode’:  the  Light  of  the  so­called
‘Rosicrucians’. Hell,  the core of  the star. Of coruse, all  this  is very disagreeable at
first. Most fools do not persist in their folly, consequently.
It is strange that the text refrains from specifying the nature of the error: apparently

the only point at issue is whether one is or is not “chosen.” (v. 63).
Note the word “weary,” and the symbols of stagnation and passivity (a) hath hold

upon them, (b) thick, (c) black, (d) smoke, (e) abode. Contrast with these the stigmata
of  Attainment  in  v.  64  all  fiery,  active,  and  eager,  even  in  the  sphere  ordinarily
associated with  the  idea of  repose — “eventide.” The Crown of  the Sun himself  is
their girdle (Cf. the Rosicrucian adjuration “Be thy mind open, etc.)­ —the girdle of
the “death­kisses” this identifying death with love, the creative energy.
The mystery becomes clear on reference to verse 59. To be “chosen” is a matter for

one’s  own Will  to  decide.  If  this  Book  be  alien  to  the  student,  it  will  poison  him
through  and  through;  he must  “seal”  it  up  into  his  blood;  then,  drinking  of  it  as  a
Wine which  is  identical with  his  life  itself,  it  intoxicates  them  to  the  realization  of
themselves as the Lord Adonai, the Soul of the Book itself.
This student  remembers  that  the Book did not poison him at  the  time of  reading



and learning by heart; on the contrary, it led him to the Neophyte Initiation. But he
hath  quaffed  many  a  poinsoned  cup  since,  and  suffered  the  torment,  and  felt  the
presence of the evil one. Cf. VII III.40­48. And Cf. LXV IV.46. My Lord, I love Thee!

63.  But  the  chosen  ones  drank  thereof,  and  became  even  as  my  Lord,  my
beautiful, my desirable one. There is no wine like unto this wine.

‘Became even as my Lord’: see The Wake World.

64. They are gathered  together  into a glowing heart, as Ra  that  gathereth his
clouds about Him at eventide into a molten sea of Joy; and the snake that is the
crown of Ra bindeth them about with the golden girdle of the death­kisses.

‘Joy’: 26=2x13. (But also 2+6=8.)

65. So also is the end of the book, and the Lord Adonai is about it on all sides
like a Thunderbolt, and a Pylon, and a Snake, and a Phallus, and in the midst
thereof he is like the Woman that jetteth out the milk of the stars from her paps;
yea, the milk of the stars from her paps.

Cf.  v.  14:  meditate  strictly  upon  the  propriety  of  the  first  appearance  of  this
particular symbol in just this place.
The symbol is now completed by the introduction of Nuit into its midst. Compare

the similar appearance of Shin in IHVH. (If this is not explained, do so fully).
Shin,  the Holy Ghost,  by  descending  in  the midst  of  the Tetragram  of  the  Blind

Forces,  transforms  the Cross of  the Elements  into  the Pentagram, Symbol of Man,
IHShVH,  ‘Jeheshua’.  Sh  is,  of  course,  the  Element  of  Spirit.  The  letter  has  to  do
double work in the Hebrew Alphabet, which is perhaps why the Jews keep confusing
Spirit with Fire to this day.

What letter, then significant of Nuit, will transmute אדני as Shin does יהוה?
The usual letter is He, “The Star,” Atu XVII, ♒ (Note that by the precession of the
Equinoxes the sun is now in Aquarius instead of Pisces at the Vernal Equinox. In the
Aeon of  the Dying God men worshipped ♍ and ♓, the Virgin and  the Fish. We
replace this by ♒, Nuit and ♌, Babalon and the Beast conjoined. But as צ is ‘not
the  Star’,  and ♈  swing  around ♓  as ♌  and ♎  about ♏:  Atus  VIII  and  XI
interchanged,  and  so  Atus  XVII  and  IV.  But  the  Actual  God  worshipped  has
progressed from ♉  the  laborious slain Bull of Mithras, ☉  in  the North,  to ♊  the
Children (R.H.K. and H.P.K.). We thus obtain a Pentagrammaton אדהני whose
value is 70, ץ, the Eye, Set or Saturn, Atu XV “The Devil.”


